
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES 
  SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON 

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 

 



LES JUDÉOS CHRÉTIENS DEPUIS QUMRAN 
JUSQU’AUX ORIGINES DE L’ISLAM   3 

À PROPOS DES MANUSCRITS DE 
LA MER MORTE 47 

LES RÉVÉLATIONS  
D’EISENMAN ET DE WISE 53 

L’HÉRITAGE DES PAUVRES 57 

RUDOLPH STEINER ET L’INSPIRATION 
THÉOSOPHIQUE D’ASSISE 61 

GNOSE ET PAGANISME 77 

LE MONDIALISME – II 87 

LA GNOSE NOUS CONCERNE ! 131 

SOMMAIRE No 27 
— 1994 — 



~ 3 ~ 

LES JUDÉOS CHRÉTIENS  
DEPUIS QUMRAN JUSQU’AUX  

ORIGINES DE L’ISLAM 
____________________________________________ 

 
 

Au cours de nos recherches sur les origines du Christia-
nisme, sur celles de l'Islam et du Bouddhisme, nous nous som-
mes constamment trouvés confrontés au Judéochristianisme, 
communauté religieuse à la fois omniprésente et insaisissable. 
Nous avons pensé qu'il serait bon de l'étudier pour elle-même 
d'après ce que les documents de l'époque pouvaient nous four-
nir comme renseignements. 

Nous avons eu le sentiment, au cours de nos recherches, 
de poursuivre une piste où manquent la plupart des flèches. 
Les documents concernant cette église sont rares, dispersés un 
peu partout, étagés sur plusieurs siècles. Cependant un exa-
men attentif de ces textes nous montre qu'ils se rejoignent, se 
confortent mutuellement. Il existe, d'un document à l'autre, 
une continuité assez remarquable. Nous savons en effet que 
les croyances religieuses et les habitudes liturgiques, une fois 
solidement établies, se transmettent fidèlement de génération 
en génération et sont donc assez stables. Nous en avons conclu 
qu'il était nécessaire de lire les textes rassemblés en les con-
frontant et en les éclairants les uns par les autres et qu'il fallait 
leur appliquer une clé intelligible, si l'on ne voulait pas tomber 
dans l'extravagance ou l'incohérence. 

Une première difficulté de cette étude provient du fait 
que nous ne connaissons cette église Judéo-chrétienne que par 
ses ennemis : les accusations et les dénonciations des évêques 
chrétiens et des rabbins talmudistes, héritiers des pharisiens. 
Elle se trouvait donc comme « coincé » entre deux mondes reli-
gieux qui la rejetaient. 

Une deuxième difficulté doit être signalée. Nous ne pos-
sédons pas les textes authentiques de cette église. Or il est 



~ 4 ~ 

invraisemblable qu'une communauté si nombreuse, répandue 
dans tout l'Orient pendant plusieurs siècles, n'ait pas possédé 
des livres de doctrine, des manuels de liturgie, des ouvrages 
de polémique contre ses ennemis. Nous en avons conclu que 
toute cette littérature avait été systématiquement détruite 
au cours des siècles par les évêques chrétiens et par les rab-
bins. Nous en avons d'ailleurs une preuve par les décrets des 
Papes qui dénonçaient comme apocryphes les livres considé-
rés comme hérétiques. Le décret du pape Gélase est ainsi 
intitulé : "De libris recipiendis et non recipiendis" avec une 
"Notitia librorum apocryphorum qui non recipiuntur", dont le 
texte est repris dans le décret de Gratien. Tout ouvrage re-
jeté doit être soustrait à la lecture des fidèles. C'est le sens du 
mot « apocryphe ». 

Nous ignorons aussi les noms des évêques, des prêtres, 
des maîtres de cette communauté judéo-chrétienne. On peut 
dire qu'elle a été bien « enterrée » et nous verrons que c'est le 
mot propre. 

Mais voici que, ô merveille, d'un seul coup en 1947, a été 
« déterrée » toute la littérature judéo-chrétienne des Ébionites, 
les « Pauvres » de Jérusalem, retirée des grottes de la Mer 
Morte surplombant leur cimetière, le « cimetière des Saints », 
celui de Qumran. Enfin nous pouvions prendre connaissance 
des textes authentiques de cette communauté. Et nous verrons 
qu'ils sont en parfaite connexion et continuité avec ce que nous 
savons par ailleurs de leur doctrine. 

Hélas ! Ce fut l'occasion pour les historiens, de ressortir 
la vieille légende des Esséniens. Ainsi la lecture de ces docu-
ments a été faussée dès le début par une véritable imposture. 

 
  



~ 5 ~ 

LE MYTHE DES ESSÉNIENS 0F

1 
________________________________ 
 
Toute la tradition chrétienne depuis les débuts du Chris-

tianisme a affirmé, avec une continuité remarquable, que les 
Esséniens et les Thérapeutes dont parlent Philon d'Alexandrie 
et Flavius-Josèphe étaient les premiers moines chrétiens de 
Palestine. Il suffit de lire intelligemment les textes de ces deux 
témoins pour s'en convaincre. 

Philon interprète le nom des Esséniens par l'idée de 
Sainteté. Le mot syriaque Hasaya signifie « pieux, saint » et a 
servi à désigner les moines d'Hébron. 

Eusèbe l'affirme dans son "Histoire ecclésiastique". Voici 
comment il résume Philon : « Ils se construisent, dit cet au-
teur, de petits oratoires retirés dans la campagne, auxquels ils 
donnent le nom de monastères (μοναστήριον). C'est là qu'ils 
passent leur vie, loin des autres mortels, dans les exercices de 
la piété et qu'ils célèbrent les MYSTÈRES augustes. La loi de 
Dieu, les oracles des prophètes et les autres écrits sont le sujet 
continuel de leurs méditations. Le jour entier, depuis le lever 
de l'aurore jusqu'au coucher du soleil, est consacré à de pieux 
exercices, au chant des psaumes et des saints cantiques. Ils se 
reprocheraient de perdre, à soigner leur corps, aucune partie 
d'un jour qu'ils réservent tout entier à la contemplation des 
choses célestes. Ils ne prennent donc qu'après le coucher du 
soleil, une nourriture frugale et peu abondante. Ils ont, de 
plus, pour animer leur solitude, les écrits des hommes AN-
CIENS qui ont fondé leur religion et c'est là qu'ils trouvent 
leur règle de conduite et les modèles qu'ils doivent imiter. » 

 
Nous avons souligné dans ce texte trois mots clefs à bien 

comprendre. Philon décrit la construction des oratoires comme 
 

1 Pour bien comprendre les pages qui suivent, il est nécessaire de 
bien avoir présent à l'esprit ce que nous avons développé dans notre 
premier livre : "De la gnose à l'Œcuménisme" ; ch. IV, "Un mythe 
historique destructeur du christianisme". 



~ 6 ~ 

une nouveauté, inconnue donc du Judaïsme orthodoxe. La vie 
monastique est totalement absente de toutes les religions 
antérieures au christianisme et de toute la tradition juive. Le 
vœu de nazirat, qui pourrait en être rapproché, est provi-
soire et ne dispense pas le juif pieux du devoir de se marier et 
de procréer, obligatoire dans la loi de Moïse. Seul, le Christ a 
dit : « Vendez vos biens, renoncez à tout et suivez-moi ». 

Les MYSTÈRES ? C'est le nom donné dans la liturgie 
syro-chaldéenne à la Messe. En Araméen RAZE. Le mot est 
toujours au pluriel pour désigner les deux Saintes Espèces. Il 
vient du verbe raz qui signifie : initier à des rites sacrés. L'ordi-
naire de la Messe, c'est l'Ordre des Mystères, « Taksa d'Razé ». 

Les hommes ANCIENS ? Ce sont les prêtres ; en ara-
méen « Quashisha » qui veut dire : vieillard, âgé. C'est le même 
sens que le mot prêtre, dérivé du grec. Philon précise bien 
qu'ils ont fondé une nouvelle religion. Ce sont donc ici les 
Apôtres. Eusèbe ajoute : « Ces écrits dont parle Philon ne sont 
autres que les Évangiles, les écrits des apôtres et quelques com-
mentaires composés par les docteurs du siècle apostolique ». 
Nous aurons l'occasion de les présenter. 

Or cette liturgie syro-chaldéenne a été instituée par les 
Apôtres, en araméen. C'est bien la liturgie des premières com-
munautés chrétiennes qui se répandaient en Orient à l'époque 
où fut écrit ce livre de Philon, c'est à dire au milieu du premier 
siècle de l'ère chrétienne. 
Continuons notre enquête. Un manuscrit de Philon, recopié au 
Xe siècle et conservé à la Bibliothèque Nationale, est intitulé : 
« Sur les fidèles circoncis et convertis au Christianisme, qui mè-
nent en Égypte la vie monastique » qui comporte la mention 
suivante : « Quelques-uns prétendent que ce livre de Philon 
("Sur la vie contemplative") concerne des moines juifs apparte-
nant à la secte des Nazaréens, d'autres soutiennent qu'il s'agit 
de juifs convertis, observant la loi de Moïse comme figure de la 
Loi nouvelle ; d'autres enfin qu'il s'agit de parfaits chrétiens ». 
Dans les trois cas ainsi énumérés, nous voyons qu'ils sont tous 
des disciples de Jésus-Christ. 



~ 7 ~ 

Cette idée que les Esséniens et les Thérapeutes ont cons-
titué une secte juive antérieure au Christianisme a été 
lancés par les Encyclopédistes au XVIIIème siècle, comme une 
machine de guerre contre la divinité de Jésus-Christ, devenu 
simple répétiteur d'une doctrine professée avant Lui et reçue. 
Aussitôt un érudit bénédictin, Dom Bernard de Montfau-
con réagit énergiquement en démontrant par un luxe de 
preuves remarquables que les Esséniens décrits par Philon 
étaient des moines Chrétiens. 

Les Thérapeutes et les Esséniens priaient tournés vers 
l'Orient, les mains étendues : « Cela s'observe, dit le P. de Mont-
faucon, chez les anciens chrétiens, non seulement quant à la 
posture et à la situation, mais aussi quant à la forme de la 
prière, que nous trouvons la même dans les constitutions apos-
toliques et dans les plus anciens hymnes du bréviaire ». En ef-
fet, Clément d'Alexandrie, Tertullien, Origène et Eusèbe attes-
tent que les premiers chrétiens priaient Dieu les mains éten-
dues (expansis manibus) vers l'Orient. Ils demandaient, sui-
vant le texte des Constitutions Apostoliques, un esprit vigilant, 
une science sans erreurs et que le Saint Esprit descendît sur 
eux pour leur donner possession et connaissance de la Vérité. 
« Le matin venu, dit Philon, leurs regards et tout leur corps se 
tournent vers l'orient, pour épier les premiers rayons du soleil 
levant. Quand ils les ont aperçus, ils étendent les mains au ciel, 
demandant un jour heureux, la connaissance de la vérité et la 
lucidité de l'intelligence ». Saint Basile met l'usage de prier 
vers l'orient au nombre des traditions qui ne se trouvent point 
dans l'Écriture et n'en sont pas moins inviolables, parce qu'el-
les sont venues des Apôtres. « Cette pratique spéciale, souvent 
mentionnée par les Grecs distinguait les chrétiens des juifs, 
auxquels il était défendu de se tourner vers l'orient pour prier », 
« sans doute, précise Montfaucon, à cause du penchant de cette 
nation pour le culte des faux dieux et particulièrement du soleil 
et des astres ». 

Or cette prière appartient à la liturgie syro-chaldéenne ; 
c'est même l'un des plus anciens hymnes, le LAKOU MARA 
(« À Toi, Seigneur »), chanté dans les premières communautés 



~ 8 ~ 

chrétiennes. Pline le Jeune y fait allusion dans sa lettre à 
Trajan, quand il dépeint les chrétiens de Bithynie : « Ils s'as-
semblent un jour fixe avant le lever du soleil, chantant alter-
nativement un hymne au Christ comme à un dieu ». 

 
Nous continuerons plus loin l'examen de cette liturgie es-

sénienne et nous verrons qu'elle est spécifiquement chré-
tienne. 

Le « Mythe des Esséniens » a été répandu au cours du 
XIXe siècle dans l'Église par les visions d'Anne-Catherine Em-
merich, reprise aux encyclopédistes, grâce au « frère ∴ » Clé-
ment Brentano, puis divulguée admirablement bien dans la 
"Vie de Jésus" par Ernest Renan, grâce en particulier à la 
magie de son verbe et de son style ; elle a été rejetée à cette 
époque par tous les historiens ecclésiastiques sérieux. 

Comment se fait-il donc qu'elle ait été relancée à nou-
veau au moment des découvertes de la Mer Morte ? Nous ne 
pouvons passer sous silence la présence à Qumran de M. La-
perrousaz, grand maître de la Libre Pensée Française, prési-
dent du Cercle Ernest Renan, qui participe très tôt aux fouilles, 
en compagnie du P. de Vaux et le détour na de suivre les pre-
mières conclusions portées sur ces trouvailles par un érudit 
anglais, John Lewis Teacher, qui avait tout de suite remarqué 
le caractère ébionite des textes. À la suite de quoi, tous les ec-
clésiastiques qui se sont penchés sur ces derniers ont repris le 
mythe à l'unanimité, en le développant dans la ligne de la plus 
grande extravagance imaginative. Nommons après M. Du-
pont-Sommer, les pères de Vaux et Danielou, les abbés Carmi-
gnac et Puêch, parmi une multitude d'autres. Le plus scanda-
leux, c'est l'inconscience de ces prêtres qui, contre toute vérité, 
se sont mis à la remorque des mensonges d'Ernest Renan, dé-
veloppant ainsi à l'intérieur de l'Église des thèses qui ne peu-
vent que renforcer le plus profond mépris pour la divinité de 
Jésus-Christ. 

Un religieux, le P. O'Callaghan, il y a quelques années, 
a pu démontrer que deux fragments grecs étaient manifeste-



~ 9 ~ 

ment chrétiens, attribués à Saint Paul et à Saint Marc. Grand 
branle-bas ! Contestations violentes ! Un allemand, le profes-
seur Peter Thiede organisa un colloque à Eischtädt en octobre 
1991 pour étudier cette nouvelle donne. On aurait pu penser 
que ces messieurs les érudits allaient examiner les questions 
posées par cette trouvaille inattendue et gênante : Que sont 
devenus les manuscrits dont on a retrouvé ces fragments ? Y 
en avait-il d'autres du Nouveau Testament ? Ce qui paraissait 
logique et pouvait mettre en cause l'honnêteté des fouilles. En-
fin on allait étudier la présence chrétienne à Qumran ? Point 
du tout ! Ce colloque fut l'occasion de renouveler le roman des 
Esséniens, agrémenté de quelques épisodes nouveaux, pure-
ment imaginaires, bien sûr ! Un seul spécialiste, le P. Schwank, 
prit la peine de déclarer « qu'aucune découverte archéologique 
sur la colline sud-ouest de Jérusalem ne peut être considérée 
comme spécifiquement essénienne ». Il ne fut pas écouté, hé-
las ! Et la trouvaille du P. O'Callaghan fut consciencieusement 
« enterrée ». Voilà ce qui s'appelle « du travail bien fait ». 

 
LES « PAUVRES » DE JÉRUSALEM 
____________________________________ 
 
Dans les manuscrits de la Mer morte, il n'est jamais 

question d'Esséniens. Leur nom n'apparaît nulle part dans 
les textes. La communauté se désigne elle-même par plu-
sieurs noms : les Saints (d'où est tiré le mot : Essénien !), les 
Justes, les « fils du Juste (bene sedec) », les Élus et surtout les 
« pauvres », « ébionim ». Ce dernier terme est constamment 
répété, à longueur de textes. Citons : « C'est dans la main des 
Pauvres que tu livreras les ennemis de tous les pays... Béni soit 
son nom, car il a sauvé l'âme des pauvres (ebion) des humbles 
(ani) et des opprimés (dal) ». On pourrait multiplier les cita-
tions. Le mot « ébionim » est donc la véritable signature 
des auteurs de ces manuscrits. 

Si on prend la peine de bien étudier les ébionites, on a 
la réponse à toutes les difficultés soulevées. Les « pauvres » 
de Jérusalem s'étaient établis dans des « laures » ou grottes 



~ 10 ~ 

aménagées en cellules monastiques dans les Monts de Juda, 
le long de la route d'Hébron, sur les versants de la vallée du 
Cédron, au dessus de la ville d'Engaddi, précise Pline l'An-
cien. Ils formaient la première communauté monastique chré-
tienne, liée à l'Église de Jérusalem, sous l'autorité de Saint 
Jacques le Mineur, premier évêque de la ville, « frère » du Sei-
gneur, dit le « Juste », qui avait fait vœu de nazirat, priait au 
temple, était vénéré par le peuple. Il était la « colonne » de 
l'Église-Mère. C'est à lui que le Christ est apparu le premier 
après la résurrection, selon l'Évangile des Hébreux. Il fait 
partie des trois grands apôtres, Pierre, Jacques, et Jean. Son 
successeur sera Siméon, fils de Cléophas, toujours cousin du 
Seigneur. Eusèbe signale que « les frères du Seigneur condui-
saient toute l'Église, en tant que martyrs et parents du Sei-
gneur ». 

Ces Ébionites ne connaissaient que l'Ancien Testament, 
plus l'Évangile dit des « Hébreux » ou des « Nazaréens ». Pen-
dant un siècle environ, jusqu'en 135 après J.C. , ils ont vécu là, 
écrivant les commentaires appelés « apocryphes » de l'Ancien 
testament. Ils sont les auteurs du Livre d'Hénoch, des Oddes 
de Salomon, du Testament des douze patriarches, des chants 
de la Sibylle. Tout cela pour appliquer à Jésus-Christ, le der-
nier et le plus grand des prophètes, qu'ils appelaient le « Maître 
Juste » (more sedec), toutes les prophéties antérieures. 

La Comparaison des textes est assez éloquente. Saint 
Mathieu avait dit : « La bonne nouvelle est annoncée aux 
pauvres ». (Traduisons : l'Évangile est annoncé aux ébionites) 
Lorsque Saint Paul est venu en 57 à Jérusalem ; Pierre, 
Jacques et Jean lui ont rappelé l'obligation de venir en aide 
aux Pauvres : « Nous devions seulement songer aux Pauvres, ce 
que précisément j'ai eu à cœur de faire », il s'agissait de la col-
lecte en faveur des Saints... de porter « vos libéralités à Jéru-
salem », « une contribution en faveur des Saints de Jérusalem 
qui sont des Pauvres ». 

Les « Pauvres », les « Saints », ce sont les mêmes termes 
que l'on retrouve à longueur de pages, dans les manuscrits de 
Qumran. Avoir attribué ces derniers à de supposés Esséniens 



~ 11 ~ 

est de la dernière mauvaise foi. Absolument rien dans les 
textes ne peut permettre une telle attribution. (1F1) 

Voici comment est présentés la première communauté 
chrétienne de Jérusalem dans les « Actes des Apôtres » :  

« Tous les croyants étaient unis et avaient tout en 
commun. Ils vendaient leurs propriétés et leurs biens et 
en distribuaient le prix à tous, selon les besoins de cha-
cun. Or l'assemblée des croyants n'avait qu'un cœur et 
qu'une âme et personne ne disait sien ce qui lui apparte-
nait, mais tout était en commun entre eux... Il n'y avait 
aucun indigent parmi eux, car tous ceux qui possédaient 
des domaines ou des maisons les vendaient en apportant 
le prix qu'ils déposaient aux pieds des Apôtres et l'on dis-
tribuait à chacun selon ses besoins. » 
 
On voit ici la différence entre le « pauvre » (ebion) qui 

renonce à ses biens personnels et l'indigent (anaw), pauvre 
malheureux sans ressources et qui n'existe donc pas chez les 
chrétiens. 

Ce texte est antérieur à 70 après J.C. , puisque l'auteur 
des « Actes » ignore la destruction du Temple. Voici la traduc-
tion que Flavius Josèphe a donnée de ce texte dans sa "Guerre 
Juive" et qu'il attribua aux soi-disant Esséniens : Compten-
teurs de la richesse, ils sont admirateurs de la vie commune et 
l'on ne rencontre chez eux personne qui soit plus riche qu'un 
autre, car c'est la loi qu'en entrant dans la secte on abandonne 
à la corporation sa fortune, de sorte que personne ne paraisse 
dans l'état misérable de la pauvreté, ni dans l'éclat de la 

 
1 On reste confondu devant une telle incohérence. Ce sont les mêmes 
professeurs d'histoire de l'Université Française qui, d'une part, en-
seignent l'obligation de s'en tenir strictement aux textes authen-
tiques sans les falsifier par des interprétations issues de thèses pré-
maturées et qui, d'autre part, dans le cas qui nous occupe, ont tout 
de suite et sans référence aux manuscrits découverts imposé avec 
tout le poids de leur autorité morale la Légende des Esséniens. 



~ 12 ~ 

richesse. Toutes les possessions étant mises en commun, ils 
n'ont plus, comme des frères, qu'un seul patrimoine... Entre 
eux, il n'y a ni achat, ni vente, mais chacun donne à l'autre ce 
dont il a besoin sans rien donner en échange. Ils peuvent libre-
ment se faire assister par qui il leur plaît. Flavius Josephe 
écrit longtemps après la ruine de Jérusalem et présente la 
même communauté ou « corporation » des croyants que le 
texte des « Actes ». C'est donc bien la preuve que ceux qu'il 
désigne sous le nom d'Esséniens, c'est-à-dire de « Saints » sont 
les chrétiens de la primitive Église. 

Étudions la liturgie de ces Ébionites appelés Esséniens. 
Voici le texte de Qumran : « Et quand ils se réunissent et qu'on 
a dressé la table pour boire le vin, que personne n'étende la 
main pour entamer le pain avant que le prêtre (« Cohen ») ne 
mette le premier la main au pain, car c'est lui qui doit bénir 
l'entame du pain et du vin. Ensuite, l'Oint d'Israël étendra sa 
main vers le pain... et toute l'assemblés, chacun selon sa di-
gnité... » 

 
Texte à bien comprendre. Le prêtre officiant est appelé 

« cohen », ce qui veut dire sacrificateur. Au Temple de Jéru-
salem, on appelait cohen, le sacrificateur désigné par le 
Grand Prêtre ce jour-là pour offrir la victime. Dans la liturgie 
syro-chaldéenne, celle des Apôtres, pratiquée dans l'Église 
primitive, le prêtre, lorsqu'il célèbre les Saints Mystères (nom 
de la messe), est appelé en araméen, Kahna, du verbe kahen, 
« sacrifier » et désigné par l'archiprêtre pour la célébration 
eucharistique. Le prêtre officiant, à Qumran est donc bien un 
sacrificateur, sa victime, c'est bien le pain et le vin. Le sacri-
fice du pain et du vin est la définition même de la Messe. Il 
n'a pu être pratiqué avant son institution par Jésus-Christ. 

Lorsque le prêtre sacrificateur a béni l'offrande, l'Oint 
d'Israël, alors, désigne le Messie, c'est la traduction du mot 
« Messiah ». On peut le traduire également en grec par « le 
Christ », c'est le mot propre. (κριστοϛ κυρίον, c'est-à-dire 
l'Oint du Seigneur) Dès que le prêtre a touché le pain en 



~ 13 ~ 

prononçant la formule de bénédiction, le Christ (c'est bien 
Lui) « étend sa main » sur l'offrande. C'est une formule de 
prise de possession. Il en fait sa chose, son bien propre. Voilà 
une manière d'exprimer l'idée de transsubstantiation, selon 
le vocable actuel. Parce que, ne l'oublions pas, l'Oint d'Israël 
a été mis à mort par le « prêtre impie », comme nous le savons 
par ailleurs. Nous verrons même qu'il a été « ressuscité » et 
qu'il pouvait donc reparaître à chaque célébration. 

Précisons encore. Le mot employé ici pour désigner le vin, 
signifie en fait le « Moût ». Nous savons que Saint Jacques 
avait fait le vœu de nazirat qui comprenait l'obligation de s'abs-
tenir de vin fermenté. Voilà une difficulté à résoudre. Restait 
le « moût », en grec « γλευκοϛ », « deux », en hébreu « metiqah », 
vin légèrement fermenté pour qu'il puisse se conserver. L'Eu-
charistie se célébrait le soir, en veillée. Le jour de la Pentecôte, 
les apôtres se sont vus accusés « d'être pleins de moût ». C'est 
donc le même terme que l'on retrouve dans le texte de Qumran. 

Nous allons poursuivre cette confrontation des manus-
crits de la Mer Morte avec ce que nous savons de l'Église pri-
mitive à Jérusalem. 

 

JÉSUS-CHRIST, LE « MAÎTRE JUSTE » 
________________________________________ 
 
On constate un certain flottement dans la conception 

que se sont faite les Judéo-Chrétiens sur la personnalité du 
Christ. Certainement, il est divin. On a trouvé à Qumran un 
fragment de la quatrième grotte où il est « salué du nom de 
fils de Dieu et appelé Fils du Très Haut ». Mais de quelle divi-
nité s'agit-il ? Il semble que la doctrine de Ébionites ait varié 
au cours des siècles, comme nous le verrons. 

Dans les manuscrits de la Mer Morte on nous dit que 
« Dieu lui a fait connaître tous les mystères des paroles de ses 
serviteurs, les prophètes », ; que « ceux qui méprisent sa parole 
seront retranchés du monde, ceux qui n'ont pas reconnu son 



~ 14 ~ 

alliance » ; qu'il est le « prince de la Communauté ». Dieu l'a 
établi maître de Justice « pour bâtir la communauté de Vérité 
qui ne chancellera pas », il leur a fait connaître par son Oint, 
« son Esprit Saint ». 

L’Oint du Seigneur, c'est le Messie, c'est donc le Christ, 
puisque ce mot grec traduit exactement l'hébreu « messiah ». 
Il est aussi le Juste, le « sedec ». Il est également l'Élu. « Il a 
suscité pour Lui des hommes appelés de son nom afin de sau-
vegarder des rescapés ». Précisons encore : « Le Dieu d'Israël, 
avec son Ange de Vérité, a créé tous les esprits de lumières et 
de ténèbres. Il vient en aide à tous les fils de lumière ». Le Mes-
sie est donc bien considéré comme un Ange, un Envoyé, mais 
« par son élu, Dieu jugera toutes les nations et ceux qui 
pratiquerons la Loi seront sauvés à cause de leurs souf-
france et de leur Foi au maître de Justice ». Mieux encore : 

« Ceux qui auront écouté la voix du Maître et se seront 
confessés, seront dans l'allégresse. Ils se réjouiront. Dieu 
leur pardonne. Leur cœur se fortifiera et ils deviendront 
puissants et Dieu fera rémission pour eux. » 
 
Voilà un bon choix d'expressions appliquées au « Mes-

sie » des manuscrits. Il est associé à Dieu, d'une manière va-
gue, imprécise et fluctuante, dans la création du monde, dans 
le jugement final des nations, dans la rémission des péchés, 
dans l'enseignement de la Loi, dans la réalisation de toutes les 
prophéties dont il est « l'interprète » définitif. Nous retrouve-
rons ces hésitations dans les jugements portés par les Judéo-
Chrétiens sur la personnalité du Christ. 

Enfin le « Maître Juste » a été crucifié et est ressus-
cité. Les textes de Qumran sont formels et incontestables, 
comme on dit aujourd'hui.  

Il est dit dans un commentaire de Nahum : 
« Le lionceau furieux qui exerça des vengeances sur 

ceux qui recherchent les choses flatteuses, lui qui suspen-
dait des hommes vivants sur le bois, ce qui ne s'était pas 



TABLE DES MATIÈRES 

LES JUDÉOS CHRÉTIENS  DEPUIS QUMRAN 
JUSQU’AUX ORIGINES DE L’ISLAM ............................. 3 

LE MYTHE DES ESSÉNIENS  ................................................ 5 
LES « PAUVRES » DE JÉRUSALEM ....................................... 9 
JÉSUS-CHRIST, LE « MAÎTRE JUSTE » ...............................13 
LA DESTRUCTION DU TEMPLE EN 70 ...............................16 
LA DOCTRINE JUDÉO-CHRÉTIENNE .................................22 
UNE DÉRIVE GNOSTIQUE ...................................................28 
UN ESSAI D'EMPIRE JUDÉO-ARABE : PALMYRE .............31 
JUDÉO-CHRÉTIENS, HANIFS ET SARACENES .................33 
LES DÉBUTS DE L'ISLAM SELON LES CHRONIQUES......38 
CONCLUSION .........................................................................42 

À PROPOS DES MANUSCRITS 
DE LA MER MORTE ......................................................... 47 

LES RÉVÉLATIONS D'EISENMAN ET DE WISE ....... 53 

« L'HÉRITAGE DES PAUVRES » ................................... 57 

RUDOLPH STEINER ET L'INSPIRATION 
THÉOSOPHIQUE D’ASSISE .............................................. 61 

I. LA THÉOSOPHIE CHEZ WOJTYŁA ...................................62 
I – 1 : WOJTYŁA, disciple de KOTLARCZYK .....................62 
I – 2 : KOTLARCZYK, Théosophe ........................................65 
I – 3 : WOJTYŁA, accusé de THÉOSOPHE ........................68 

II. INITIATION THÉOSOPHIQUE .........................................69 
III. LA THÉOSOPHIE À ASSISE ............................................71 



GNOSE ET PAGANISME ................................................. 77 
LE DIEU DES STOÏCIENS .................................................... 78 

L'ÂME SELON LES STOÏCIENS ........................................... 79 
LE SALUT CHEZ LES STOÏCIENS ....................................... 80 
STOÏCISME ET CHRISTIANISME ........................................ 84 

LE MONDIALISME — II .................................................. 87 
IMPÉRIALISME BRITANNIQUE ET 
BIBLISME PROTESTANT ..................................................... 87 

1891. La Société Rhodes - Stead. ........................................ 87 
1899. Le Ruskin College ...................................................... 89 
1903. La Pilgrims Society ................................................... 90 
1919. Le « British Israël » ................................................... 92 
1909. The Round Table ....................................................... 93 

LE CERCLE D'INITIÉS .......................................................... 94 
LE CORYPHÉE ....................................................................... 96 

1919. INSTITUTE OF INTERNATIONAL AFFAIRS ....... 96 
LES DIVERS « I.I.A. » ........................................................ 97 
LES FILIALES du C.F.R.................................................. 100 
LES CHORISTES. ........................................................... 103 

A – GR. À RECRUTEMENT CLASSIQUE. ............................ 103 
B - GR. À RECRUTEMENT SCIENTIFIQUE.......................... 115 

LA GNOSE NOUS CONCERNE ! .................................. 131 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

13 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-081-7 


	Les judéos chrétiens  DEPUIS Qumran jusqu’aux  origines de l’Islam
	LE MYTHE DES ESSÉNIENS 0F
	LES « PAUVRES » DE JÉRUSALEM
	JÉSUS-CHRIST, LE « Maître JUSTE »
	LA DESTRUCTION DU TEMPLE EN 70
	LA DOCTRINE JUDÉO-CHRÉTIENNE
	UNE DÉRIVE GNOSTIQUE
	UN ESSAI D'EMPIRE JUDÉO-ARABE :  PALMYRE
	JUDÉO-CHRÉTIENS,  HANIFS ET SARACENES (4F )
	LES DÉBUTS DE L'ISLAM  SELON LES CHRONIQUES
	CONCLUSION

	À propos des manuscrits de la mer morte
	Les révélations d'Eisenman et de Wise
	« L'héritage des pauvres »
	Rudolph Steiner et l'inspiration théosophique d’Assise
	I. LA THÉOSOPHIE CHEZ Wojtyła
	I – 1 : Wojtyła, disciple de KOTLARCZYK
	I – 2 : KOTLARCZYK, Théosophe
	I – 3 : Wojtyła, accusé de THÉOSOPHE

	II. INITIATION THÉOSOPHIQUE
	III. LA THÉOSOPHIE À ASSISE

	Gnose et paganisme
	LE DIEU DES STOÏCIENS
	L'ÂME SELON LES STOÏCIENS
	LE SALUT CHEZ LES STOÏCIENS
	STOÏCISME ET CHRISTIANISME

	Le mondialisme — II
	IMPÉRIALISME BRITANNIQUE ET  BIBLISME PROTESTANT
	LE CERCLE D'INITIÉS
	LE CORYPHÉE
	1919. INSTITUTE OF INTERNATIONAL  AFFAIRS. (44)
	LES DIVERS « I.I.A. » (44)
	LES FILIALES du C.F.R.
	LES CHORISTES.
	A – Gr. à recrutement classique.



	La gnose nous concerne !



