
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES 
  SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON 

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 

 



MORT ET RÉSURRECTION  
DU THOMISME AU XIX ° SIÈCLE   3 

DANS LES LIVRES : LA DROITE DU PÈRE 43 

GNOSE ET PENSÉE RUSSE 51 

LE MONDIALISME – 1 87 

GNOSE ET ISLAM – II 143 

NOTE SUR LA KABBALE 165 

SOMMAIRE No 26 
— 1994 — 



~ 3 ~ 

MORT ET RÉSURRECTION  
DU THOMISME AU XIX° SIÈCLE 

____________________________________________ 
 
 

 
 
 

Toute la pensée religieuse au début du XIX° siècle est do-
minée par la doctrine du Traditionalisme qui exerça une em-
prise quasi totale sur l’ensemble des clercs et des philosophes 
chrétiens de l’époque. Cette dictature de la pensée "tradition-
nelle" se poursuivit pendant une cinquante d’années et sédui-
sit les plus brillantes intelligences de l’époque, en exerçant un 
prestige moral considérable sur les esprits même les plus ré-
fléchis. 

Phénomène déconcertant. Cette théorie nous apparaît 
aujourd’hui comme marquée d’une cascade d’incohérences et 

Saint Thomas d'Aquin 
(1225-1274) 



~ 4 ~ 

de contradictions dont la fausseté n’a plus besoin d’être dé-
montrée. (0F1) 

Il faut chercher d’abord l’explication de ce Traditiona-
lisme dans la réaction violente que les bons esprits ont dû sou-
tenir alors contre les excès du rationalisme philosophique au 
siècle précédent. La raison humaine, exaltée par les encyclopé-
distes, avait livré un combat acharné contre la Révélation chré-
tienne baptisée « superstition ». En outrepassant tous ses 
droits, elle s’était déifiée et dressée sur les autels de la Révolu-
tion en 1793. Elle avait mis à feu et à sang toute la France 
pendant des années. Il fallait donc, comme le disait si bien La-
mennais, « aller droit à elle, la saisir sur son trône et la forcer, 
sous peine de mort, de se prosterner devant la raison de Dieu ». 
(Dans une lettre du 2 Janvier 1821). 

Pour un philosophe catholique, il était bien nécessaire 
de partir en guerre contre cette raison dévoyée, de l’humilier, 
de l’abattre de son piédestal, de démontrer son incapacité à 
découvrir par ses propres forces les vérités religieuses et mo-
rales qui sont le patrimoine indispensable de l’humanité 
toute entière. Il fallait faire appel à une tradition ou Révéla-
tion primordiale d’origine humano-divine, maintenue vaille 
que vaille à travers les déformations que l’esprit humain 
avait pu y introduire au cours des siècles. 

On pensait ainsi asseoir l’apologétique sur une base iné-
branlable. Hélas ! Comment établir la solidité d’une Révéla-
tion primitive transmise au cours des âges par des hommes 
qu’on nous a présentés comme affligés d’une raison impuis-
sante et source de multiples erreurs ? On a fait appel alors au 
consentement unanime, à la volonté générale de l’Humanité. 
C’est bien l’un des thèmes majeurs de Lamennais. 

 

 
1 Cette étude est le complément d'un travail sur la "Tradition" au 
XIX° siècle. (Cf Étienne COUVERT : "La Gnose contre la Foi", 
ch.III) C'est pourquoi nous ne donnons pas ici une critique dévelop-
pée du Traditionalisme philosophique. 



~ 5 ~ 

Mais comment donc est-ce que la totalité additionnée 
des raisons individuelles défaillantes pourrait-elle aboutir à 
une vérité certaine ? Il y a là une incohérence de taille. Reste 
enfin la Tradition catholique, transmise par l’Église depuis 
Jésus-Christ. Celle-là, du moins, est solide, ferme, puisqu’elle 
est certainement d’origine divine. Hélas ! Nous tombons alors 
dans un cercle vicieux et nous ne pouvons prouver cette apo-
logétique de la Vérité chrétienne que par elle-même, sans le 
secours d’une raison naturelle qui pourrait nous y conduire. 
C’est bien la ruine de toute apologétique. 

 
L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX  
AU XIX° SIÈCLE 
__________________ 
 
Les Pères du Traditionalisme n’ont reçu aucune forma-

tion philosophique sérieuse. Ils sont restés marqués par la phi-
losophie des Lumières du siècle précédent contre laquelle ils 
s’efforcent de lutter et il leur manque cette base fondamentale 
d’une confiance prudente et généreuse à l’égard des forces de 
la raison que l’étude de la scolastique aurait pu leur insuffler. 

Les incertitudes et les hésitations de leur pensée peuvent 
bien se résumer dans ce dialogue entendu un jour à La Ches-
naye, le domaine où Lamennais électrisait les belles âmes de 
ses disciples : 

« Vous voulez, dit-il, prouver à votre siècle que le Ca-
tholicisme est la seule religion rationnelle ; démontrer 
que, s’il n’accepte pas le symbole catholique, il s’exile lui-
même de la société des intelligents, qu’il se met hors du 
sens commun à tous les peuples et à tous les siècles ; en 
un mot, qu’il est fou. 

— Maître, répliqua timidement l’abbé Gerbet, le futur 
évêque, ne craignez-vous pas d’irriter la raison au lieu de 
la courber par un procédé si absolu ? Ne vaudrait-il pas 
mieux réconcilier l’âme humaine avec la religion, en lui 
montrant les harmonies intimes qui existent entre ses 



~ 6 ~ 

dogmes, ses préceptes et les besoins les plus profonds de 
l’humanité ? 

— Eh bien, reprit l’abbé Lamennais, ce point de vue 
complète le mien et je ne le repousse pas. » 
 
Dialogue significatif ! et qui montre bien les incohérences 

et les contradictions de ces bons prêtres. Lamennais s’est fait 
le contempteur de la raison ; mais il est imprégné de Descartes 
et c’est encore à la raison qu’il fait appel pour asseoir son apo-
logétique, à la raison impersonnelle et universelle du "sens 
commun". Autrement dit : “Fondez votre pensée dans la pensée 
universelle et vous atteindrez la Vérité”. 

Il nous semble que Hegel et Marx ont dit à peu près la 
même chose. Cette "Raison universelle" est donc d’origine di-
vine puisque les raisons individuelles sont si faibles et si im-
puissantes. Comment ne pas voir que Lamennais nous ra-
mène, malgré qu’il en ait, à cette Déesse-Raison, placée par 
les Jacobins sur les autels patriotiques en 1793 ? 

Par ailleurs, quelles sont ces "harmonies intimes" et ces 
"besoins profonds" de la nature humaine qui doivent complé-
ter l’usage de la raison, au dire de Lamennais ? Les dogmes 
et les préceptes de l’Église sont en harmonie intime avec les 
besoins les plus profonds de l’homme, dit l’abbé Gerbet, et 
c’est une démonstration à faire pour amener l’âme rétive à se 
soumettre. Comment ne pas voir ainsi que les besoins les plus 
profonds de l’âme sont devenus le critère de la vérité reli-
gieuse et que l’âme acceptera alors de se soumettre seulement 
à ce qu’elle jugera en harmonie avec ses besoins, Hélas ! 

La pensée chrétienne au XIX° siècle est restée long-
temps suspendue entre un rationalisme cartésien, honteux de 
lui-même, mais très vivace et une exaltation du sentiment re-
ligieux commun à toute la génération romantique et respon-
sable de toutes les extravagances du "Mal du Siècle". 

 



~ 7 ~ 

UN "CARTÉSIANISME MITIGÉ" 
_________________________________ 
 
L’expression est de Renan : « L’enseignement philoso-

phique du séminaire, écrit-il, était la scolastique en latin, non 
la scolastique du XIII° siècle, barbare et enfantine (quel mé-
pris !) mais ce qu’on peut appeler la scolastique cartésienne, 
c’est-à-dire ce cartésianisme mitigé qui fut adopté en général 
par l’enseignement ecclésiastique du XVIII° siècle et fixé dans 
les trois volumes connus sous le nom de Philosophie de Lyon ». 
("Souvenirs", p.245) 

 
Cette « philosophie de Lyon » était l’œuvre de l’oratorien 

Valla, auteur d’une théologie mise à l’index par le pape Pie VI 
en 1792. Elle avait été imposée aux séminaires en France par 
l’abbé Emery, qui avait reconstitué et dirigé à Paris le Sémi-
naire de Saint-Sulpice. 

C’était un saint prêtre, mais admirateur de Descartes 
qu’il avait magnifié dans ses "Pensées de Descartes sur la re-
ligion et sur la morale". Il avait participé aux négociations du 
Concordat. Il exerçait une grande autorité sur les penseurs 
de son temps. M. de Bonald nous vante les qualités du « sa-
vant M. Emery, qui avait fait une étude particulière des ou-
vrages de Descartes et déclaré que la métaphysique de Des-
cartes était pure, c’est-à-dire exempte d’erreurs... Nous ne 
croyons pas, ajoute-t-il, qu’on ait plus de science et un meilleur 
jugement que M. l’abbé Emery ». 

 
On lisait aussi dans les séminaires, les "Leçons de Phi-

losophie" de l’abbé Flottes qui suivait sur une foule de points 
Locke, Condillac et Jean-Jacques Rousseau. On lisait encore 
la Philosophie dite de Bayeux, œuvre de M. Noget-Lacoudre, 
qui louait aussi bien Descartes que Bacon... 

« Quand on sait combien cette philosophie (carté-
sienne) est réfractaire à toute adaptation théologique, on 



~ 8 ~ 

ne s’étonne plus de la décadence profonde où était tombée 
la science sacrée dans notre pays, déclare l’abbé J. Bel-
lamy (1F1)... Comment, avec une philosophie aussi défec-
tueuse, la théologie aurait-elle pu prendre son essor ? » 
 
Renan a noté également les grandes déceptions qu’il a 

éprouvées à son arrivée au séminaire de Paris. Il a été frappé 
par le contraste entre le milieu breton qu’il venait de quitter 
et ce milieu parisien dans lequel il plongeait : 

« Oui, dit-il, un lama bouddhiste ou un fakir musul-
man, transporté en un clin d’œil d’Asie en plein boule-
vard, serait moins surpris que je ne le fus en tombant su-
bitement dans un milieu si différent de celui de mes vieux 
prêtres de Bretagne. Ma venue à Paris fut le passage d’une 
religion à une autre. Mon christianisme de Bretagne ne 
ressemblait pas plus à celui que je trouvais ici qu’une 
vielle toile, dure comme une planche, ne ressemble à de la 
percale. Ce n’était pas la même religion. Mes vieux prêtres, 
dans leur lourde chape romane, m’apparaissaient comme 
des mages ayant les paroles de l’éternité ; maintenant ce 
qu’on me présentait, c’était une religion d’indienne et de 
calicot, une piété musquée, enrubannée, une dévotion de 
petites bougies et de petits pots de fleurs, une théologie de 
demoiselles, sans solidité, d’un style indéfinissable, com-
posite comme le frontispice polychrome d’un livre d’Heu-
res de Lebel. » 
 
Plus loin il précise que ses maîtres bretons de Tréguier 

rejetaient les derniers nés de la littérature religieuse :  
« On connaissait Chateaubriand, mais, avec un ins-

tinct plus juste que celui des prétendus néoclassiques, 
pleins de naïves illusions, ces bons vieux prêtres se dé-
fiaient de lui. Un Tertullien égayant son apologétique 

 
1 Abbé J. BELIAMY : "La théologie catholique au XIX° siècle" (cf. 
Bibliographie) 



~ 9 ~ 

par Atala et René leur inspirait peu de confiance. La-
martine les troublait encore plus ; ils devinaient chez lui 
une foi peu solide, ils voyaient ses fugues ultérieures... » 
 
Renan se montre sévère et même injuste à l’égard de ses 

maîtres du séminaire. Mais il a raison de noter les faiblesses 
de la pensée et les insuffisances de l’apologétique. Ses bons 
maîtres bretons avaient le sens intégral de la Foi et rejetaient 
énergiquement les apologétiques du sentiment. Ils exigeaient 
une expression ferme et rude de la doctrine, sans faux-sem-
blants. Ils refusaient cet opportunisme subtil qui consiste à 
biaiser dans l’énoncé de la doctrine, à chercher d’abord un as-
sentiment implicite à une doctrine laissé dans le flou de ma-
nière à la faire passer plus aisément et à éviter de heurter de 
front des intelligences déjà perverties par la mentalité am-
biante. Ils exposaient la doctrine du "Catéchisme de Trente", 
les preuves historiques, sans vains ornements, sans atténua-
tions prudentes. 

 

UNE APOLOGÉTIQUE DU SENTIMENT 
__________________________________________ 
 
Elle fit fureur durant toute l’ère romantique. Annoncée 

par "La Profession de Foi du vicaire savoyard", développée par 
Chateaubriand avec un art séducteur, cette apologétique ne 
pouvait que détourner les âmes de la vraie Foi et les installer 
dans un sentimentalisme autosuffisant où elles prenaient l’ha-
bitude de se contempler, avec complaisance, dans leur subjec-
tivité. 

Le même mouvement romantique se développait à cette 
époque en Allemagne et le nouveau clergé se prenait aux at-
traits de la sensibilité religieuse. Deux prêtres se signalèrent 
dans cette tentative de "réveil" de la Foi, les abbés Overberg 
et Stolberg. Tous deux furent des platoniciens enthousiastes. 



~ 10 ~ 

STOLBERG avait traduit les "Dialogues" de Platon en 
allemand, accompagnés de notes érudites. Il publia "L’His-
toire de la religion de Jésus", dans laquelle il affecte un pro-
fond mépris « pour cette pauvre raison humaine qui ne peut 
qu’entrevoir, comparer, supposer, à qui il n’est pas donné d’ap-
profondir le principe de la moindre petite chose ». Il va jusqu’à 
dire que « par là même qu’elle est humaine, la raison humaine 
ne peut atteindre à la connaissance des vérités divines et que 
Dieu réserve cette connaissance à l’humilité qui écoute les pa-
roles et à elle seule ». 

Il nie même la capacité que notre raison a de prouver la 
vérité : « Dieu n’a pas voulu que notre Foi ne dépende que de 
ces preuves, que tous les hommes ne pourraient pas être à por-
tée de saisir et qui même lorsqu’elles n’agissent que sur l’esprit, 
donnent bien la conviction, mais non pas la force de vivre se-
lon cette conviction ». L’étude de la vie de Jésus « est avant 
tout une chose de cœur ». 

 
OVERBERG est aussi platonicien. Il admire les "Dia-

logues" de Platon et sa méthode dite « Maïeutique », qui amène 
le disciple à découvrir per lui-même le vrai. Il interpelle l’hom-
me naturel, s’adresse à la religiosité de l’enfant. Les croyances 
religieuses surviennent pour satisfaire aux besoins successifs 
de cette religiosité sollicitée. Mais on ne voit pas bien en quoi 
la révélation chrétienne pourrait être le développement natu-
rel d’un besoin de la sensibilité, dite religieuse. Si ces vérités 
sortent de notre cœur et sont découvertes par lui-même, on 
ne voit pas bien non plus la nécessité d’un enseignement : 
« Consultons notre cœur et nous y verrons Dieu ». C’est donc 
Dieu qui nous révèle directement ses mystères. Notre âme est 
toute imprégnée du divin. De là à dire qu’elle est une émana-
tion de Dieu, il n’y a qu’un pas vite franchi, et nous retombons 
dans le panthéisme et la Gnose. 

Il a manqué aux apologistes du sentiment une connais-
sance approfondie de la scolastique qui leur eût permis de re-
connaître la valeur fondamentale de l’activité rationnelle dans 



~ 11 ~ 

la recherche de la vérité et sa démonstration, ainsi que cette 
distinction nécessaire entre la faculté intellectuelle et son exer-
cice par les notions métaphysiques de l’acte et de la puissance. 

Hélas ! À cette époque toute l’intelligentsia chrétienne, 
clercs et laïcs, montrait un profond mépris pour cette scolas-
tique qui avait fait la gloire de l’Université médiévale. 

 

LE MÉPRIS DE LA SCOLASTIQUE 
____________________________________ 
 
La nouvelle Université moderne, créée en France par 

Napoléon, sous forme de monopole d’État, créée en Allemagne 
par les princes protestants, avait pris soin à cette époque, de 
mettre entre parenthèses la philosophie médiévale. 

Le maître de l’Université françaises, Victor Cousin, dans 
son cours de philosophie de 1818 avait déclaré qu’il n’y avait 
jamais eu « que deux époques vraiment distinctes dans l’his-
toire de la philosophie comme dans celle du monde : l’époque 
antique et l’époque moderne ». Entre les deux, la lumière du 
génie grec « s’était peu à peu éteinte dans la nuit du Moyen-
Âge... et la seconde époque commence à Descartes ». 

 
Cette conception des choses avait passé jusque dans les 

manuels de philosophie des séminaires. Voici ce que M. No-
get-Lacoudre déclare dans sa "Philosophie de Bayeux" : 

« Gardons-nous, Messieurs, de croire que tous les au-
teurs scolastiques avaient répudié l’usage de la raison. 
Les noms illustres et vénérés de Saint Anselme, Saint 
Thomas, Saint Bonaventure, Albert le Grand, proteste-
raient contre une telle injustice. 

Il faut l’avouer pourtant, dans les écoles du Moyen-
Âge, c’est la méthode d’autorité qui prévaut. La doctrine 
d’un philosophe est adoptée sur décret de la Faculté. Le 
rôle du professeur se réduit à commenter des thèses qu’il 



~ 12 ~ 

n’est pas permis de mettre en discussion. II ne leur vient 
pas à l’idée de faire une expérience physique non plus, en 
ce qui concerne les systèmes de métaphysique, d’en scru-
ter le fondement rationnel. 

Certes en matière de théologie, la méthode d’autorité 
s’impose, car les données théologiques viennent de Dieu et 
les dogmes sont impénétrables à la raison. Mais en philo-
sophie, c’est au raisonnement et à l’expérience qu’appar-
tient le dernier mot. La méthode d’autorité fut le défaut 
fondamental de la philosophie scolastique. Ceux auxquels 
il appartient de le signaler et d’y opposer le remède furent, 
pour la métaphysique, Descartes et pour la physique, Ba-
con, chancelier d’Angleterre. » 
 
Voilà un lieu commun de toute la pensée moderne. La 

période médiévale est frappée d’inertie et de stérilité de l’es-
prit, un monde de barbarie et de servitude intellectuelle dont 
enfin Descartes nous a libéré. 

L’auteur de cette diatribe marque un respect de conve-
nance à l’égard des grands scolastiques, recommandés par 
l’Église, respect nécessité par l’attachement aux dogmes de 
l’Église, mais il manifeste une méconnaissance profonde de ce 
qu’il juge si sommairement et ne voit pas les dangers consi-
dérables de la nouvelle philosophie de Descartes qu’il exalte 
outre mesure. 

 
 

 
 
 
Tous les penseurs chrétiens du XIX° siècle ont, avec un 

ensemble remarquable, et un acharnement aveugle, dénigré 



~ 13 ~ 

violemment la scolastique (2F1). Commençons par M. de Bonald, 
le maître de la pensée religieuse traditionnelle à cette époque : 

« Des esprits incultes (il s’agit de Saint Albert le Grand, 
de Saint Thomas d’Aquin et tutti quanti) devinrent sub-
tils avec Aristote, plutôt qu’ils n’auraient été éloquents 
avec Platon. On prit pour de la métaphysique une idéo-
logie obscure et litigieuse. Des règles mécaniques de l’art 
de raisonner tinrent lieu de la raison et l’on crut trouver, 
dans les universaux et les catégories, l’universalité des 
connaissances humaines. La dialectique d’Aristote four-
nit un aliment inépuisable aux disputes, un arsenal ou-
vert à tous les combats. » 
 
Plus loin, il cite une remarque de Leibnitz qui parle du 

"fumier" de l’école. 
Or, M. de Bonald est un vrai cartésien. Il fait souvent 

appel « aux seules lumières de la raison » ; mais il a sauté 
quatre siècles de philosophie chrétienne sans voir qu’avant 
lui on avait cherché et trouvé la vérité par « la lumière de la 
raison, éclairée par la foi ». Il prétend le premier avoir trouvé 
dans la révélation du langage par Dieu, le principe de toute 
connaissance. 

Il est opposé à la définition scolastique de l’homme, un 
animal raisonnable. Il s’indigne : « La définition qui appelle 
l’homme un animal raisonnable ne distingue plus assez cette 
noble créature... Elle renverse l’ordre de nos facultés en nom-
mant la partie qui reçoit le mouvement avant celle qui le com-
munique. Elle renverse même l’ordre éternel des êtres en pla-
çant la matière avant l’esprit ». Sa définition à lui, c’est « une 
intelligence servie par des organes ». 

 
1 À l'exception que nous avions noté dans "La Gnose contre la Foi" , 
p.111 de Joseph de Maistre. Ses amis, les Jésuites de Saint-Peters-
bourg, lui avaient mis en main la "Somme" de Saint Thomas qu'il 
commença à lire, sans y comprendre grand-chose. 



~ 14 ~ 

Il reprend bien sûr, la doctrine des platoniciens, disant 
d’après Cicéron, que l’homme n’est qu’un esprit ayant pour ap-
pendice un corps ("Aiebant appendicem animi esse corpus"), 
que l’âme est unie au corps comme le moteur au mu, le bate-
lier à son bateau, le cavalier à sa monture, etc.... On ne peut 
être plus cartésien. 

À la suite de M. de Bonald, Maine de Biran commente : 
« Certainement, ce n’était pas par de vaines disputes 

de péripatétisme, de ses questions abstraites et oiseuses si 
propres à détourner ou à dissiper l’homme intérieur que 
la vraie philosophie pouvait se relever et nous abondons 
entièrement dans le sens de l’auteur des "Recherches" (M. 
de Bonald), lorsqu’il déplore cette époque d’égarement de 
l’esprit où les règles mécaniques de l’art de raisonner te-
naient lieu de raison, où l’on croyait trouver dans les uni-
versaux ou les catégories, l’universalité des connaissances 
humaines et l’omniscience toute formée. » 
 
Maine de Biran, comme on le voit, se contente de recopier 

les remarques de M. de Bonald sans la moindre originalité. 
À la même époque, l’abbé Bautain expliquait que la phi-

losophie d’Aristote, en substituant les abstractions aux idées, 
a encore appauvri la philosophie de Platon, « doctrine étroite, 
raide et mesquine, philosophie pauvrement traditionnelle qui 
ne sait point élever son regard vers ce qui la domine, qui pré-
tend faire rentrer l’homme en lui-même et l’arrête dans sa rai-
son propre, qui, ne descendant jamais dans la profondeur de 
l’être humain, ignorera toujours ce que c’est que l’âme, la cons-
cience, la spontanéité, la liberté ». L’aristotélisme aboutit lo-
giquement au panthéisme de la raison impersonnelle, ajoute-
t-il. D’ailleurs chez Saint Thomas « à y regarder de près, les 
idées sont toutes platoniciennes ». En somme, une philosophie 
incapable de monter ni de descendre !... Et toujours la réfé-
rence à Platon, le grand "Séducteur" ! 



~ 15 ~ 

Le Père Ventura, lui aussi, avait été, dès sa jeunesse, 
mis en garde contre la scolastique. Son professeur de phy-
sique, nous raconte-t-il, se plaisait à tourner en ridicule la 
profonde doctrine des scolastiques sur la forme substantielle 
des corps. Il avait été disciple enthousiaste et admiratif de M. 
de Bonald et de Lamennais dont il avait traduit les œuvres 
en italien. 

Mais, plus tard, à l’époque où il s’efforçait de ressusciter 
en France la scolastique de Saint Thomas par des séries de 
conférences à Paris, il avait bien noté l’obstacle auquel il se 
heurtait : « J’ai rencontré M. de Bonald me barrant la route ; 
j’ai dû l’écarter... C’était un adversaire redoutable, à cause 
même de ses qualités. C’était une immense pierre d’achoppe-
ment pour ceux qui voulaient revenir à la vraie philosophie du 
Christianisme. On me le citait à toute occasion et à tous mo-
ments. J’ai dû le combattre et je l’ai fait sans l’humilier, parce 
que je lui ai opposé un génie qui lui est bien supérieur, Saint 
Thomas... » (3F1) 

 

RAISON CARTÉSIENNE ET  
RAISON THOMISTE 
______________________ 
 
Dans ce mépris de la scolastique, il y a une contradiction 

majeure. Ce sont les mêmes esprits qui, imprégnés de la pen-
sée cartésienne et donc imbus de rationalisme, dénoncent 
l’impuissance de la raison à atteindre la vérité et simultané-
ment accusent Saint Thomas d’Aquin d’être lui d’abord, un 
pur rationaliste. Bien sûr, et dans un premier temps, nous 
pouvons noter leur ignorance prodigieuse de la philosophie 
scolastique qui peut expliquer cette incohérence dans leurs 
jugements. Mais il y a plus. 

 
1 R.P. VENTURE DE RAULICA : "De la vraie et de la fausse philo-
sophie" (Cf bibliographie) 



~ 16 ~ 

Il leur était difficile de rétablir le bon équilibre de leur 
pensée, parce que la lecture des encyclopédistes et des philo-
sophes rationalistes fut leur seule ouverture vers la métaphy-
sique et qu’ils ne pouvaient détacher leur esprit des catas-
trophes et des destructions opérées pendant la Révolution au 
nom de la Déesse-Raison. Ils étaient plongés dans une im-
passe prodigieuse qui les laissait perplexes et désarmés. 

C’est alors qu’ils ont cherché, hors de l’usage naturel de 
la raison, un moyen d’assurer une connaissance infaillible de 
la vérité. Ils voulaient trouver une garantie automatique 
contre l’erreur. « Si l’on ne suppose pas la raison humaine in-
faillible, explique Lamennais, il n’y a plus de certitude pos-
sible et, pour être conséquent, il faut douter de tout sans excep-
tion ». Voilà un raisonnement bien cartésien, mais la consé-
quence ne s’ensuit pas. Avec notre raison faillible, nous vi-
vons sur des certitudes très nombreuses qui n’ont jamais fait 
l’objet d’un moindre doute et sur des incertitudes ou des opi-
nions moins assurées que nous essayons de réduire après bien 
des hésitations. 

Mais nous avons bien compris par Lamennais que notre 
raison ne peut être infaillible qu’à la condition qu’elle soit de 
nature divine. Et voici que se présente à son esprit la tradi-
tion platonicienne, dans la version "revue et corrigée" par 
Saint Augustin : l’illumination divine. Les formules de Saint 
Augustin sont très explicites : « Les idées sont des formes ou 
des raisons immuables, incréées et éternelles, contenues dans 
l’intelligence divine où l’âme raisonnable qui est droite, sin-
cère et pure, les contemple ». Dans son "De vera religione", il 
précise : « Dieu préside aux intelligences humaines sans inter-
médiaire d’aucune nature », ce qui l’amène à rejeter l’usage 
naturel de la raison s’exerçant sur les "données" de la créa-
tion. Encore : « L’âme raisonnable n’est illuminée que par la 
substance même de Dieu ». 

 
Voici ce que cela peut donner, retraduit par Lamennais : 

« Toute certitude repose sur la connaissance de Dieu »... 



~ 17 ~ 

« La certitude n’est qu’une foi pleine et entière dans 
l’autorité infaillible »... 

« Toute certitude repose sur la Foi ». (Dans ses "Es-
sais", passim) 
 
L’usage naturel de la raison est mis entre parenthèses. 

Nous pensons par l’autorité de Dieu. Toutes les connaissances 
sont réduites à une foi surnaturelle. On ne pouvait mieux con-
fondre les deux domaines. 

Puis Lamennais et ses disciples ont cherché où trouver 
cette illumination divine. Dans une révélation divine faite à 
nos premiers parents et transmise par le "sens commun", c’est-
à-dire l’ensemble des notions communes à tous les peuples et 
à toutes les générations. Maine de Biran avait alors montré 
l’incohérence et l’absurdité d’une telle prétention. (4F1) 

Comment, en effet, peut-on atteindre une certitude in-
faillible en additionnant une multitude de raisons faillibles. 
Voilà une mathématique que nous avons du mal à digérer. 

La solution la plus simple était d’en revenir à Descartes 
que les traditionalistes rejetaient comme un abominable ra-
tionaliste, mais dont ils n’arrivaient pas à se détacher. Au lieu 
d’aller chercher des garanties extrinsèques contre l’erreur, 
Descartes fait sortir la vérité du Moi pensant. Toute ma pen-
sée est contenue dans ma substance et la raison est l’outil qui 
permet de l’exprimer, de « la faire sortir », « comme le feu du 
silex », a-t-il précisé un jour. « Dans le Cogito, explique Blanc 
de Saint-Bonnet, Descartes prend le Moi ou la pensée pour ori-
gine, le centre et le point de départ de la philosophie. Le monde 
et Dieu ne pourraient tarder à être considérés comme de 
simples prolongements du Moi ». Et il précise que le Cogito 
donne « passage à l’armée toute entière du panthéisme contem-
porain ». 

 
1 Cf. "La Gnose contre la Foi" p. 117 



TABLE DES MATIÈRES 

MORT ET RÉSURRECTION DU THOMISME AU 
XIX° SIÈCLE ........................................................................ 3 

L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX AU XIX° SIÈCLE ...... 5 
UN "CARTÉSIANISME MITIGÉ" .................................... 7 
UNE APOLOGÉTIQUE DU SENTIMENT ...................... 9 
LE MÉPRIS DE LA SCOLASTIQUE ............................. 11 
RAISON CARTÉSIENNE ET RAISON THOMISTE ..... 15 
LES RÉACTIONS DE L’AUTORITÉ RELIGIEUSE ...... 23 
LE RETOUR DE LA SCOLASTIQUE, 
ŒUVRE DES JÉSUITES ................................................ 28 
L’ENCYCLIQUE "AETERNI PATRIS" .......................... 35 

DANS LES LIVRES ........................................................... 43 

GNOSE ET PENSÉE RUSSE ........................................... 51 
LES DONNÉES HISTORIQUES .................................... 51 
LES SOURCES DE LA PHILOSOPHIE RUSSE ........... 55 
LES GRANDS THÈMES GNOSTIQUES ....................... 59 
LA GNOSE DE WLADIMIR SOLOVIEV (1853 - 1900) . 64 
UNE LITTÉRATURE PANTHÉISTE :   
DOSTOÏEVSKI ET TOLSTOÏ ......................................... 69 
DE LA GNOSE À LA RÉVOLUTION BOLCHEVIQUE 77 
CONCLUSION ................................................................ 83 

LE MONDIALISME — I.................................................... 87 
IDÉOLOGIE ET STRUCTURE ...................................... 87 
ORGANISATION DE LA LUTTE CONTRE 
N.S.J.C. ET SON ÉGLISE. ............................................. 88 

HISTORIQUE ............................................................. 88 



LA FRANC-MAÇONNERIE ........................................... 92 
L’ORDRE INDÉPENDANT DES B’NAÏ B’RITH ......... 100 
AU CŒUR DU SYSTÈME ............................................ 109 
LES VÉRITABLES PROMOTEURS ............................ 110 

A — L’HOMME PRÉMONITOIRE. .................................. 110 
B — LES DÉTENTEURS DE L’ARGENT. ........................ 113 

C – L’ILLUMINISME ET LA GNOSE .......................... 127 
LES SECTES ............................................................ 128 
LE NAZISME ............................................................... 138 

LA SYMBOLIQUE ........................................................ 139 

GNOSE ET ISLAM – II – ................................................ 143 
LA PHILOSOPHIE ....................................................... 146 
LA LITTÉRATURE ....................................................... 153 

L’AMOUR COURTOIS OU "L’ÉTERNEL FÉMININ" .......... 155 
LE LANGAGE DES OISEAUX ........................................ 159 

CONCLUSION .............................................................. 161 

NOTE SUR LA KABBALE ............................................. 165 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

14 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-080-0 


	Mort et résurrection  du Thomisme au XIX  siècle
	L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX  AU XIX  SIÈCLE
	UN "CARTÉSIANISME MITIGÉ"
	UNE APOLOGÉTIQUE DU SENTIMENT
	LE MÉPRIS DE LA SCOLASTIQUE
	RAISON CARTÉSIENNE ET  RAISON THOMISTE
	LES RÉACTIONS DE L’AUTORITÉ  RELIGIEUSE
	LE RETOUR DE LA SCOLASTIQUE,  ŒUVRE DES JÉSUITES
	L’ENCYCLIQUE "AETERNI PATRIS"

	Dans les livres
	GNOSE ET PENSÉE RUSSE
	LES DONNÉES HISTORIQUES
	LES SOURCES DE LA  PHILOSOPHIE RUSSE
	LES GRANDS THÈMES GNOSTIQUES
	LA GNOSE DE WLADIMIR SOLOVIEV  (1853 - 1900)
	UNE LITTÉRATURE PANTHÉISTE :  DOSTOÏEVSKI ET TOLSTOÏ
	DE LA GNOSE À LA  RÉVOLUTION BOLCHEVIQUE
	CONCLUSION

	Le mondialisme — I
	IDÉOLOGIE ET STRUCTURE
	ORGANISATION DE LA LUTTE CONTRE  N.S.J.C. ET SON ÉGLISE
	HISTORIQUE

	LA FRANC-MAÇONNERIE
	L’ORDRE INDÉPENDANT DES  B’NAÏ B’RITH (16)
	AU CŒUR DU SYSTÈME
	LES VÉRITABLES PROMOTEURS
	A — L’homme prémonitoire.
	B — Les Détenteurs de l’argent.

	C – L’ILLUMINISME ET LA GNOSE
	LES SECTES
	Le Nazisme

	LA SYMBOLIQUE

	GNOSE ET ISLAM – II –
	LA PHILOSOPHIE
	LA LITTÉRATURE
	L’amour courtois ou "l’Éternel Féminin"
	Le Langage des Oiseaux

	CONCLUSION

	Note sur la Kabbale



