SOCIETE
AUGUSTIN
BARRUEL

v CENTRE D’ETUDES ET DE RECHERCHES

SUR LA PENETRATION ET LE DEVELOPPEMENT

DE LA REVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME

\ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON

(cette adresse n’est plus actuelle — NDE)

e

)




MORT ET RESURRECTION

DU THOMISME AU XIX ° SIECLE

DANS LES LIVRES : LA DROITE DU PERE
GNOSE ET PENSEE RUSSE

LE MONDIALISME - 1

GNOSE ET ISLAM - 1I

NOTE SUR LA KABBALE

43

51

87

143

165

SOMMAIRE N° 26

— 1994 —




MORT ET RESURRECTION
DU THOMISME AU XIX° SIECLE

Saint Thomas d'Aquin
(1225-1274)

Toute la pensée religieuse au début du XIX° siecle est do-
minée par la doctrine du Traditionalisme qui exer¢a une em-
prise quasi totale sur 'ensemble des clercs et des philosophes
chrétiens de I’époque. Cette dictature de la pensée "tradition-
nelle" se poursuivit pendant une cinquante d’années et sédui-
sit les plus brillantes intelligences de '’époque, en exergant un
prestige moral considérable sur les esprits méme les plus ré-
fléchis.

Phénomeéne déconcertant. Cette théorie nous apparait
aujourd’hui comme marquée d’'une cascade d’incohérences et




de contradictions dont la fausseté n’a plus besoin d’étre dé-
montrée. (1)

Il faut chercher d’abord I'explication de ce Traditiona-
lisme dans la réaction violente que les bons esprits ont da sou-
tenir alors contre les excés du rationalisme philosophique au
siecle précédent. La raison humaine, exaltée par les encyclopé-
distes, avait livré un combat acharné contre la Révélation chré-
tienne baptisée « superstition ». En outrepassant tous ses
droits, elle s’était déifiée et dressée sur les autels de la Révolu-
tion en 1793. Elle avait mis a feu et a sang toute la France
pendant des années. Il fallait donc, comme le disait si bien La-
mennais, « aller droit a elle, la saisir sur son trone et la forcer,
sous peine de mort, de se prosterner devant la raison de Dieu ».
(Dans une lettre du 2 Janvier 1821).

Pour un philosophe catholique, il était bien nécessaire
de partir en guerre contre cette raison dévoyée, de 'humilier,
de l'abattre de son piédestal, de démontrer son incapacité a
découvrir par ses propres forces les vérités religieuses et mo-
rales qui sont le patrimoine indispensable de 1’humanité
toute entiere. Il fallait faire appel a une tradition ou Révéla-
tion primordiale d’origine humano-divine, maintenue vaille
que vaille a travers les déformations que l'esprit humain
avait pu y introduire au cours des siecles.

On pensait ainsi asseoir 'apologétique sur une base iné-
branlable. Hélas ! Comment établir la solidité d'une Révéla-
tion primitive transmise au cours des ages par des hommes
qu'on nous a présentés comme affligés d'une raison impuis-
sante et source de multiples erreurs ? On a fait appel alors au
consentement unanime, a la volonté générale de 'Humanité.
C’est bien I'un des thémes majeurs de Lamennais.

1 Cette étude est le complément d'un travail sur la "Tradition” au
XIX° siécle. (Cf Etienne COUVERT : "La Gnose contre la Foi",
ch.III) C'est pourquoi nous ne donnons pas ici une critique dévelop-
pée du Traditionalisme philosophique.

~ 4 ~



Mais comment donc est-ce que la totalité additionnée
des raisons individuelles défaillantes pourrait-elle aboutir a
une vérité certaine ? Il y a 1a une incohérence de taille. Reste
enfin la Tradition catholique, transmise par 1’Eglise depuis
Jésus-Christ. Celle-1a, du moins, est solide, ferme, puisqu’elle
est certainement d’origine divine. Hélas ! Nous tombons alors
dans un cercle vicieux et nous ne pouvons prouver cette apo-
logétique de la Vérité chrétienne que par elle-méme, sans le
secours d’'une raison naturelle qui pourrait nous y conduire.
C’est bien la ruine de toute apologétique.

L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX
AU XIX® SIECLE

Les Péres du Traditionalisme n’ont re¢u aucune forma-
tion philosophique sérieuse. Ils sont restés marqués par la phi-
losophie des Lumiéres du siecle précédent contre laquelle ils
s’efforcent de lutter et il leur manque cette base fondamentale
d’une confiance prudente et généreuse a I'égard des forces de
la raison que I’étude de la scolastique aurait pu leur insuffler.

Les incertitudes et les hésitations de leur pensée peuvent
bien se résumer dans ce dialogue entendu un jour a La Ches-
naye, le domaine ou Lamennais électrisait les belles ames de
ses disciples :

« Vous voulez, dit-il, prouver a votre siécle que le Ca-
tholicisme est la seule religion rationnelle ; démontrer
que, s’il n’accepte pas le symbole catholique, il s’exile lui-
méme de la société des intelligents, qu’il se met hors du
sens commun a tous les peuples et a tous les siécles ; en
un mot, qu’il est fou.

— Maitre, répliqua timidement I’abbé Gerbet, le futur
évéque, ne craignez-vous pas d’irriter la raison au lieu de
la courber par un procédé si absolu ? Ne vaudrait-il pas
mieux réconcilier I'‘Gme humaine avec la religion, en lui
montrant les harmonies intimes qui existent entre ses



dogmes, ses préceptes et les besoins les plus profonds de
Uhumanité ?

— Eh bien, reprit 'abbé Lamennais, ce point de vue
compléte le mien et je ne le repousse pas. »

Dialogue significatif! et qui montre bien les incohérences
et les contradictions de ces bons prétres. Lamennais s’est fait
le contempteur de la raison ; mais il est imprégné de Descartes
et c’est encore a la raison qu’il fait appel pour asseoir son apo-
logétique, a la raison impersonnelle et universelle du "sens
commun". Autrement dit : “Fondez votre pensée dans la pensée
universelle et vous atteindrez la Vérité”.

Il nous semble que Hegel et Marx ont dit a peu pres la
méme chose. Cette "Raison universelle" est donc d’origine di-
vine puisque les raisons individuelles sont si faibles et si im-
puissantes. Comment ne pas voir que Lamennais nous ra-
mene, malgré qu’il en ait, a cette Déesse-Raison, placée par
les Jacobins sur les autels patriotiques en 1793 ?

Par ailleurs, quelles sont ces "harmonies intimes" et ces
"besoins profonds" de la nature humaine qui doivent complé-
ter I'usage de la raison, au dire de Lamennais ? Les dogmes
et les préceptes de I'Eglise sont en harmonie intime avec les
besoins les plus profonds de 'homme, dit 'abbé Gerbet, et
c’est une démonstration a faire pour amener ’'ame rétive a se
soumettre. Comment ne pas voir ainsi que les besoins les plus
profonds de I'ame sont devenus le critére de la vérité reli-
gieuse et que 'ame acceptera alors de se soumettre seulement
a ce qu’elle jugera en harmonie avec ses besoins, Hélas !

La pensée chrétienne au XIX° siecle est restée long-
temps suspendue entre un rationalisme cartésien, honteux de
lui-méme, mais trés vivace et une exaltation du sentiment re-
ligieux commun a toute la génération romantique et respon-
sable de toutes les extravagances du "Mal du Siécle".



UN "CARTESIANISME MITIGE"

L’expression est de Renan : « L'enseignement philoso-
phique du séminaire, écrit-il, était la scolastique en latin, non
la scolastique du XIII° siécle, barbare et enfantine (quel mé-
pris !) mais ce quon peut appeler la scolastique cartésienne,
cest-a-dire ce cartésianisme mitigé qui fut adopté en général
par lenseignement ecclésiastique du XVIII® siecle et fixé dans
les trois volumes connus sous le nom de Philosophie de Lyon ».
("Souvenirs", p.245)

Cette « philosophie de Lyon » était I'ceuvre de 'oratorien
Valla, auteur d'une théologie mise a I'index par le pape Pie VI
en 1792. Elle avait été imposée aux séminaires en France par
I'abbé Emery, qui avait reconstitué et dirigé a Paris le Sémi-
naire de Saint-Sulpice.

C’était un saint prétre, mais admirateur de Descartes
qu’il avait magnifié dans ses "Pensées de Descartes sur la re-
ligion et sur la morale". Il avait participé aux négociations du
Concordat. Il exercait une grande autorité sur les penseurs
de son temps. M. de Bonald nous vante les qualités du « sa-
vant M. Emery, qui avait fait une étude particuliére des ou-
vrages de Descartes et déclaré que la métaphysique de Des-
cartes était pure, cest-a-dire exempte d'erreurs... Nous ne
croyons pas, ajoute-t-il, qu'on ait plus de science et un meilleur
Jjugement que M. 'abbé Emery ».

On lisait aussi dans les séminaires, les "Lecons de Phi-
losophie" de I'abbé Flottes qui suivait sur une foule de points
Locke, Condillac et Jean-Jacques Rousseau. On lisait encore
la Philosophie dite de Bayeux, ceuvre de M. Noget-Lacoudre,
qui louait aussi bien Descartes que Bacon...

« Quand on sait combien cette philosophie (carté-
sienne) est réfractaire a toute adaptation théologique, on



ne s’étonne plus de la décadence profonde ot était tombée
la science sacrée dans notre pays, déclare ’'abbé J. Bel-
lamy (1)... Comment, avec une philosophie aussi défec-
tueuse, la théologie aurait-elle pu prendre son essor 2 »

Renan a noté également les grandes déceptions qu’il a
éprouvées a son arrivée au séminaire de Paris. Il a été frappé
par le contraste entre le milieu breton qu’il venait de quitter
et ce milieu parisien dans lequel il plongeait :

« Oui, dit-il, un lama bouddhiste ou un fakir musul-
man, transporté en un clin d'eeil d’Asie en plein boule-
vard, serait moins surpris que je ne le fus en tombant su-
bitement dans un milieu si différent de celui de mes vieux
prétres de Bretagne. Ma venue ¢ Paris fut le passage d’une
religion a une autre. Mon christianisme de Bretagne ne
ressemblait pas plus a celui que je trouvais ici qu’une
vielle toile, dure comme une planche, ne ressemble a de la
percale. Ce n'était pas la méme religion. Mes vieux prétres,
dans leur lourde chape romane, m apparaissaient comme
des mages ayant les paroles de l'éternité ; maintenant ce
qu'on me présentait, cétait une religion d’indienne et de
calicot, une piété musquée, enrubannée, une dévotion de
petites bougies et de petits pots de fleurs, une théologie de
demoiselles, sans solidité, d’'un style indéfinissable, com-
posite comme le frontispice polychrome d’un livre d’Heu-
res de Lebel. »

Plus loin il précise que ses maitres bretons de Tréguier
rejetaient les derniers nés de la littérature religieuse :

« On connaissait Chateaubriand, mais, avec un ins-
tinct plus juste que celui des prétendus néoclassiques,
pleins de naives illusions, ces bons vieux prétres se dé-
fiaient de lui. Un Tertullien égayant son apologétique

1 Abbé J. BELIAMY : "La théologie catholique au XIX° siécle" (cf.
Bibliographie)



par Atala et René leur inspirait peu de confiance. La-
martine les troublait encore plus ; ils devinaient chez lui
une foi peu solide, ils voyaient ses fugues ultérieures... »

Renan se montre sévére et méme injuste a I’égard de ses
maitres du séminaire. Mais il a raison de noter les faiblesses
de la pensée et les insuffisances de I'apologétique. Ses bons
maitres bretons avaient le sens intégral de la Foi et rejetaient
énergiquement les apologétiques du sentiment. Ils exigeaient
une expression ferme et rude de la doctrine, sans faux-sem-
blants. Ils refusaient cet opportunisme subtil qui consiste a
biaiser dans 1’énoncé de la doctrine, a chercher d’abord un as-
sentiment implicite a une doctrine laissé dans le flou de ma-
niere a la faire passer plus aisément et a éviter de heurter de
front des intelligences déja perverties par la mentalité am-
biante. Ils exposaient la doctrine du "Catéchisme de Trente",
les preuves historiques, sans vains ornements, sans atténua-
tions prudentes.

UNE APOLOGETIQUE DU SENTIMENT

Elle fit fureur durant toute I'ére romantique. Annoncée
par "La Profession de Foi du vicaire savoyard", développée par
Chateaubriand avec un art séducteur, cette apologétique ne
pouvait que détourner les ames de la vraie Foi et les installer
dans un sentimentalisme autosuffisant ou elles prenaient I’ha-
bitude de se contempler, avec complaisance, dans leur subjec-
tivité.

Le méme mouvement romantique se développait a cette
époque en Allemagne et le nouveau clergé se prenait aux at-
traits de la sensibilité religieuse. Deux prétres se signalérent
dans cette tentative de "réveil" de la Foi, les abbés Overberg
et Stolberg. Tous deux furent des platoniciens enthousiastes.



STOLBERG avait traduit les "Dialogues" de Platon en
allemand, accompagnés de notes érudites. Il publia "L’His-
toire de la religion de Jésus", dans laquelle il affecte un pro-
fond mépris « pour cette pauvre raison humaine qui ne peut
qu’entrevoir, comparer, supposer, a qui il n'est pas donné d’ap-
profondir le principe de la moindre petite chose ». Il va jusqu’a
dire que « par la méme qu'elle est humaine, la raison humaine
ne peut atteindre a la connaissance des vérités divines et que
Dieu réserve cette connaissance a Uhumilité qui écoute les pa-
roles et a elle seule ».

Il nie méme la capacité que notre raison a de prouver la
vérité : « Dieu n'a pas voulu que notre Foi ne dépende que de
ces preuves, que tous les hommes ne pourraient pas étre a por-
tée de saisir et qui méme lorsqu'elles n’agissent que sur l'esprit,
donnent bien la conviction, mais non pas la force de vivre se-
lon cette conviction ». L’étude de la vie de Jésus « est avant
tout une chose de caeur ».

OVERBERG est aussi platonicien. Il admire les "Dia-
logues" de Platon et sa méthode dite « Maieutique », qui amene
le disciple a découvrir per lui-méme le vrai. Il interpelle ’'hom-
me naturel, s’adresse a la religiosité de 'enfant. Les croyances
religieuses surviennent pour satisfaire aux besoins successifs
de cette religiosité sollicitée. Mais on ne voit pas bien en quoi
la révélation chrétienne pourrait étre le développement natu-
rel d’'un besoin de la sensibilité, dite religieuse. Si ces vérités
sortent de notre cceur et sont découvertes par lui-méme, on
ne voit pas bien non plus la nécessité d'un enseignement :
« Consultons notre ceeur et nous y verrons Dieu ». C’est donc
Dieu qui nous révele directement ses mysteres. Notre ame est
toute imprégnée du divin. De la a dire qu’elle est une émana-
tion de Dieu, il n’y a qu’un pas vite franchi, et nous retombons
dans le panthéisme et la Gnose.

Il a manqué aux apologistes du sentiment une connais-
sance approfondie de la scolastique qui leur etGt permis de re-
connaitre la valeur fondamentale de I’activité rationnelle dans

~10 ~



la recherche de la vérité et sa démonstration, ainsi que cette
distinction nécessaire entre la faculté intellectuelle et son exer-
cice par les notions métaphysiques de 'acte et de la puissance.

Hélas ! A cette époque toute l'intelligentsia chrétienne,
clercs et laics, montrait un profond mépris pour cette scolas-
tique qui avait fait la gloire de I'Université médiévale.

LE MEPRIS DE LA SCOLASTIQUE

La nouvelle Université moderne, créée en France par
Napoléon, sous forme de monopole d’Etat, créée en Allemagne
par les princes protestants, avait pris soin a cette époque, de
mettre entre parenthéses la philosophie médiévale.

Le maitre de I'Université francaises, Victor Cousin, dans
son cours de philosophie de 1818 avait déclaré qu’il n’y avait
jamais eu « que deux époques vraiment distinctes dans Uhis-
toire de la philosophie comme dans celle du monde : l'époque
antique et I'époque moderne ». Entre les deux, la lumiére du
génie grec « sétait peu a peu éteinte dans la nuit du Moyen-
Age... et la seconde époque commence & Descartes ».

Cette conception des choses avait passé jusque dans les
manuels de philosophie des séminaires. Voici ce que M. No-
get-Lacoudre déclare dans sa "Philosophie de Bayeux" :

« Gardons-nous, Messieurs, de croire que tous les au-
teurs scolastiques avaient répudié l'usage de la raison.
Les noms illustres et vénérés de Saint Anselme, Saint
Thomas, Saint Bonaventure, Albert le Grand, proteste-
raient contre une telle injustice.

1l faut l'avouer pourtant, dans les écoles du Moyen-
Age, c’est la méthode d’autorité qui prévaut. La doctrine
d’un philosophe est adoptée sur décret de la Faculté. Le
réle du professeur se réduit a commenter des théses qu’il

~11 ~



n'est pas permis de mettre en discussion. II ne leur vient
pas a lidée de faire une expérience physique non plus, en
ce qui concerne les systemes de métaphysique, d’en scru-
ter le fondement rationnel.

Certes en matiere de théologie, la méthode d’autorité
simpose, car les données théologiques viennent de Dieu et
les dogmes sont impénétrables a la raison. Mais en philo-
sophie, cest au raisonnement et a l'expérience qu'appar-
tient le dernier mot. La méthode dautorité fut le défaut
fondamental de la philosophie scolastique. Ceux auxquels
il appartient de le signaler et d’y opposer le reméde furent,
pour la métaphysique, Descartes et pour la physique, Ba-
con, chancelier d’Angleterre. »

Voila un lieu commun de toute la pensée moderne. La
période médiévale est frappée d'inertie et de stérilité de l'es-
prit, un monde de barbarie et de servitude intellectuelle dont
enfin Descartes nous a libéré.

L’auteur de cette diatribe marque un respect de conve-
nance a l’égard des grands scolastiques, recommandés par
I'Eglise, respect nécessité par 'attachement aux dogmes de
'Eglise, mais il manifeste une méconnaissance profonde de ce
qu’il juge si sommairement et ne voit pas les dangers consi-
dérables de la nouvelle philosophie de Descartes qu’il exalte
outre mesure.

Tous les penseurs chrétiens du XIX° siécle ont, avec un
ensemble remarquable, et un acharnement aveugle, dénigré

~12 ~



violemment la scolastique (1). Commencons par M. de Bonald,
le maitre de la pensée religieuse traditionnelle a cette époque :

« Des esprits incultes (il s’agit de Saint Albert le Grand,
de Saint Thomas d’Aquin et tutti quanti) devinrent sub-
tils avec Aristote, plutét qu’ils n'auraient été éloquents
avec Platon. On prit pour de la métaphysique une idéo-
logie obscure et litigieuse. Des régles mécaniques de l'art
de raisonner tinrent lieu de la raison et l'on crut trouver,
dans les universaux et les catégories, l'universalité des
connaissances humaines. La dialectique d’Aristote four-
nit un aliment inépuisable aux disputes, un arsenal ou-
vert a tous les combats. »

Plus loin, il cite une remarque de Leibnitz qui parle du
"fumier" de I’école.

Or, M. de Bonald est un vrai cartésien. Il fait souvent
appel « aux seules lumiéres de la raison » ; mais il a sauté
quatre siécles de philosophie chrétienne sans voir qu’avant
lui on avait cherché et trouvé la vérité par « la lumiére de la
raison, éclairée par la foi ». Il prétend le premier avoir trouvé
dans la révélation du langage par Dieu, le principe de toute
connaissance.

I1 est opposé a la définition scolastique de ’homme, un
animal raisonnable. Il s'indigne : « La définition qui appelle
l’homme un animal raisonnable ne distingue plus assez cette
noble créature... Elle renverse l'ordre de nos facultés en nom-
mant la partie qui regoit le mouvement avant celle qui le com-
munique. Elle renverse méme lordre éternel des étres en pla-
cant la matiére avant l'esprit ». Sa définition a lui, c’est « une
intelligence servie par des organes ».

1 A T'exception que nous avions noté dans "La Gnose contre la Foi" ,
p.111 de Joseph de Maistre. Ses amis, les Jésuites de Saint-Peters-
bourg, lui avaient mis en main la "Somme" de Saint Thomas qu'il
commenca a lire, sans y comprendre grand-chose.

~13 ~



Il reprend bien str, la doctrine des platoniciens, disant
d’apres Cicéron, que ’homme n'est qu’un esprit ayant pour ap-
pendice un corps ("Aiebant appendicem animi esse corpus”),
que I’ame est unie au corps comme le moteur au mu, le bate-
lier a son bateau, le cavalier a sa monture, etc.... On ne peut
étre plus cartésien.

A la suite de M. de Bonald, Maine de Biran commente :

« Certainement, ce n'était pas par de vaines disputes
de péripatétisme, de ses questions abstraites et oiseuses si
propres a détourner ou a dissiper ’homme intérieur que
la vraie philosophie pouvait se relever et nous abondons
entierement dans le sens de l'auteur des "Recherches” (M.
de Bonald), lorsqu’il déplore cette époque d’égarement de
Lesprit ou les régles mécaniques de l'art de raisonner te-
naient lieu de raison, ou l'on croyait trouver dans les uni-
versaux ou les catégories, l'universalité des connaissances
humaines et l'omniscience toute formée. »

Maine de Biran, comme on le voit, se contente de recopier
les remarques de M. de Bonald sans la moindre originalité.

Ala méme époque, I'abbé Bautain expliquait que la phi-
losophie d’Aristote, en substituant les abstractions aux idées,
a encore appauvri la philosophie de Platon, « doctrine étroite,
raide et mesquine, philosophie pauvrement traditionnelle qui
ne sait point élever son regard vers ce qui la domine, qui pré-
tend faire rentrer C’homme en lui-méme et l'arréte dans sa rai-
son propre, qui, ne descendant jamais dans la profondeur de
l'étre humain, ignorera toujours ce que c'est que I’aGme, la cons-
cience, la spontanéité, la liberté ». L’aristotélisme aboutit lo-
giquement au panthéisme de la raison impersonnelle, ajoute-
t-1l. D’ailleurs chez Saint Thomas « & y regarder de prés, les
idées sont toutes platoniciennes ». En somme, une philosophie
incapable de monter ni de descendre !... Et toujours la réfé-
rence a Platon, le grand "Séducteur" !

~ 14 ~



Le Pére Ventura, lui aussi, avait été, dés sa jeunesse,
mis en garde contre la scolastique. Son professeur de phy-
sique, nous raconte-t-il, se plaisait a tourner en ridicule la
profonde doctrine des scolastiques sur la forme substantielle
des corps. Il avait été disciple enthousiaste et admiratif de M.
de Bonald et de Lamennais dont il avait traduit les ceuvres
en italien.

Mais, plus tard, a '’époque ou il s’efforcait de ressusciter
en France la scolastique de Saint Thomas par des séries de
conférences a Paris, il avait bien noté I'obstacle auquel il se
heurtait : « J'ai rencontré M. de Bonald me barrant la route ;
Jjai dii Uécarter... Cétait un adversaire redoutable, & cause
méme de ses qualités. Cétait une immense pierre d’achoppe-
ment pour ceux qui voulaient revenir a la vraie philosophie du
Christianisme. On me le citait a toute occasion et a tous mo-
ments. Jai di le combattre et je l'ai fait sans Uhumilier, parce
que je lui ai opposé un génie qui lui est bien supérieur, Saint
Thomas... » (1)

RAISON CARTESIENNE ET
RAISON THOMISTE

Dans ce mépris de la scolastique, il y a une contradiction
majeure. Ce sont les mémes esprits qui, imprégnés de la pen-
sée cartésienne et donc imbus de rationalisme, dénoncent
I'impuissance de la raison a atteindre la vérité et simultané-
ment accusent Saint Thomas d’Aquin d’étre lui d’abord, un
pur rationaliste. Bien str, et dans un premier temps, nous
pouvons noter leur ignorance prodigieuse de la philosophie
scolastique qui peut expliquer cette incohérence dans leurs
jugements. Mais il y a plus.

1 R.P. VENTURE DE RAULICA : "De la vraie et de la fausse philo-
sophie" (Cf bibliographie)

~15 ~



Il leur était difficile de rétablir le bon équilibre de leur
pensée, parce que la lecture des encyclopédistes et des philo-
sophes rationalistes fut leur seule ouverture vers la métaphy-
sique et qu’ils ne pouvaient détacher leur esprit des catas-
trophes et des destructions opérées pendant la Révolution au
nom de la Déesse-Raison. Ils étaient plongés dans une im-
passe prodigieuse qui les laissait perplexes et désarmés.

Cest alors qu’ils ont cherché, hors de 'usage naturel de
la raison, un moyen d’assurer une connaissance infaillible de
la vérité. Ils voulaient trouver une garantie automatique
contre l'erreur. « Si l'on ne suppose pas la raison humaine in-
faillible, explique Lamennais, il n’y a plus de certitude pos-
sible et, pour étre conséquent, il faut douter de tout sans excep-
tion ». Voila un raisonnement bien cartésien, mais la consé-
quence ne s’ensuit pas. Avec notre raison faillible, nous vi-
vons sur des certitudes trés nombreuses qui n'ont jamais fait
l'objet d'un moindre doute et sur des incertitudes ou des opi-
nions moins assurées que nous essayons de réduire apres bien
des hésitations.

Mais nous avons bien compris par Lamennais que notre
raison ne peut étre infaillible qu’a la condition qu’elle soit de
nature divine. Et voici que se présente a son esprit la tradi-
tion platonicienne, dans la version "revue et corrigée" par
Saint Augustin : 'illumination divine. Les formules de Saint
Augustin sont tres explicites : « Les idées sont des formes ou
des raisons immuables, incréées et éternelles, contenues dans
lintelligence divine ou 'dme raisonnable qui est droite, sin-
cére et pure, les contemple ». Dans son "De vera religione", il
précise : « Dieu préside aux intelligences humaines sans inter-
médiaire d'aucune nature », ce qui 'ameéne a rejeter 'usage
naturel de la raison s’exercant sur les "données" de la créa-
tion. Encore : « L'dme raisonnable n'est illuminée que par la
substance méme de Dieu ».

Voici ce que cela peut donner, retraduit par Lamennais :

« Toute certitude repose sur la connaissance de Dieu »...

~16 ~



« La certitude n’est qu’une foi pleine et entiére dans
lautorité infaillible »...

« Toute certitude repose sur la Foi ». (Dans ses "Es-
sais", passim)

L’usage naturel de la raison est mis entre parentheéses.
Nous pensons par 'autorité de Dieu. Toutes les connaissances
sont réduites a une foi surnaturelle. On ne pouvait mieux con-
fondre les deux domaines.

Puis Lamennais et ses disciples ont cherché ou trouver
cette illumination divine. Dans une révélation divine faite a
nos premiers parents et transmise par le "sens commun", c’est-
a-dire 'ensemble des notions communes a tous les peuples et
a toutes les générations. Maine de Biran avait alors montré
I'incohérence et 'absurdité d’'une telle prétention. (1)

Comment, en effet, peut-on atteindre une certitude in-
faillible en additionnant une multitude de raisons faillibles.
Voila une mathématique que nous avons du mal a digérer.

La solution la plus simple était d’en revenir a Descartes
que les traditionalistes rejetaient comme un abominable ra-
tionaliste, mais dont ils n’arrivaient pas a se détacher. Au lieu
d’aller chercher des garanties extrinséques contre l'erreur,
Descartes fait sortir la vérité du Moi pensant. Toute ma pen-
sée est contenue dans ma substance et la raison est 'outil qui
permet de 'exprimer, de « la faire sortir », « comme le feu du
silex », a-t-il précisé un jour. « Dans le Cogito, explique Blanc
de Saint-Bonnet, Descartes prend le Moi ou la pensée pour ori-
gine, le centre et le point de départ de la philosophie. Le monde
et Dieu ne pourraient tarder a étre considérés comme de
simples prolongements du Moi ». Et il précise que le Cogito
donne « passage a l'armée toute entiere du panthéisme contem-

porain ».

L Cf. "La Gnose contre la Foi" p. 117

~17 ~



TABLE DES MATIERES

MORT ET RESURRECTION DU THOMISME AU

D4 0 GS] 1 D163 1) OO 3
L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX AU XIX° SIECLE......5
UN "CARTESIANISME MITIGE" .....oiioieeeeeeeeeeean 7
UNE APOLOGETIQUE DU SENTIMENT .........coo........ 9
LE MEPRIS DE LA SCOLASTIQUE ....oovovevveveeeen. 11
RAISON CARTESIENNE ET RAISON THOMISTE..... 15
LES REACTIONS DE I’AUTORITE RELIGIEUSE...... 23
LE RETOUR DE LA SCOLASTIQUE,

(EUVRE DES JESUITES ..ot 28
L’ENCYCLIQUE "AETERNI PATRIS" ...ocoovvveeeann. 35

DANS LES LIVRES......cooviiiirirerenerereescsssesssessssssssssssens 43

GNOSE ET PENSEE RUSSE......cuouvrerererererererencsesenenns 51
LES DONNEES HISTORIQUES......c.oeveeeeeeeeereeen. 51
LES SOURCES DE LA PHILOSOPHIE RUSSE........... 55
LES GRANDS THEMES GNOSTIQUES..........cocoue....... 59

LA GNOSE DE WLADIMIR SOLOVIEV (1853 - 1900) . 64
UNE LITTERATURE PANTHEISTE :

DOSTOIEVSKI ET TOLSTOI. ..o ovvoteeeeeeeeeeeeeeeeen 69

DE LA GNOSE A LA REVOLUTION BOLCHEVIQUE 77

CONCLUSION ..ttt 83
LE MONDIALISME — L..veeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeseseseseessens 87

IDEOLOGIE ET STRUCTURE .....ovoveeeeeeeeeeeeeesnn 87

ORGANISATION DE LA LUTTE CONTRE

N.S.J.C. ET SON EGLISE. oo 88

HISTORIQUE............cooouviiviiiiiiiiiiieiiiiceieeeee 88



LA FRANC-MACONNERIE ......cccccoimiiiiiiiieceiieeenn 92

L’ORDRE INDEPENDANT DES B’NAI BRITH.......... 100
AU CEUR DU SYSTEME ..., 109
LES VERITABLES PROMOTEURS .....cvoveveveeereenn. 110
A — IHOMME PREMONITOIRE. ..cceevvveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenns 110

B — LES DETENTEURS DE L'ARGENT. eevvvveeeeeeeeeeennnns 113

C — LILLUMINISME ET LA GNOSE....coovoeeeeeieen 127
LES SECTES ..ottt 128
LE NAZISME ..ot e e 138
LA SYMBOLIQUE ...t 139
GNOSE ET ISLAM — IT — .eoueiiieeeeeeeeeeseeeeseesesessesesenenes 143
LA PHILOSOPHIE ..o, 146
LA LITTERATURE............... SRS 153
I AMOUR COURTOIS OU "L’ETERNEL FEMININ'........... 155
LE LANGAGE DES OISEAUX ...uieeieeeee e eeeeeaenns 159
CONCLUSION ..ttt eee e 161

NOTE SUR LA KABBALE .......iiiieiiininnneecncnnnneeens 165



© Kditions ACRF, 2021
50 AVE DES CAILLOLS
13012 MARSEILLE

14 euros TTC

"Imprimé en U.E."

Nouvelle Edition 2021

ISBN 978-2-37752-080-0



	Mort et résurrection  du Thomisme au XIX  siècle
	L’ENSEIGNEMENT RELIGIEUX  AU XIX  SIÈCLE
	UN "CARTÉSIANISME MITIGÉ"
	UNE APOLOGÉTIQUE DU SENTIMENT
	LE MÉPRIS DE LA SCOLASTIQUE
	RAISON CARTÉSIENNE ET  RAISON THOMISTE
	LES RÉACTIONS DE L’AUTORITÉ  RELIGIEUSE
	LE RETOUR DE LA SCOLASTIQUE,  ŒUVRE DES JÉSUITES
	L’ENCYCLIQUE "AETERNI PATRIS"

	Dans les livres
	GNOSE ET PENSÉE RUSSE
	LES DONNÉES HISTORIQUES
	LES SOURCES DE LA  PHILOSOPHIE RUSSE
	LES GRANDS THÈMES GNOSTIQUES
	LA GNOSE DE WLADIMIR SOLOVIEV  (1853 - 1900)
	UNE LITTÉRATURE PANTHÉISTE :  DOSTOÏEVSKI ET TOLSTOÏ
	DE LA GNOSE À LA  RÉVOLUTION BOLCHEVIQUE
	CONCLUSION

	Le mondialisme — I
	IDÉOLOGIE ET STRUCTURE
	ORGANISATION DE LA LUTTE CONTRE  N.S.J.C. ET SON ÉGLISE
	HISTORIQUE

	LA FRANC-MAÇONNERIE
	L’ORDRE INDÉPENDANT DES  B’NAÏ B’RITH (16)
	AU CŒUR DU SYSTÈME
	LES VÉRITABLES PROMOTEURS
	A — L’homme prémonitoire.
	B — Les Détenteurs de l’argent.

	C – L’ILLUMINISME ET LA GNOSE
	LES SECTES
	Le Nazisme

	LA SYMBOLIQUE

	GNOSE ET ISLAM – II –
	LA PHILOSOPHIE
	LA LITTÉRATURE
	L’amour courtois ou "l’Éternel Féminin"
	Le Langage des Oiseaux

	CONCLUSION

	Note sur la Kabbale



