
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES 
  SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON 

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 

 



GNOSE ET CLASSICISME 3 

LA RÉVOLUTION SEXUELLE,  
PIERRE ANGULAIRE DE LA RÉVOLUTION – IV 39 

NOTES SUR LES ORIGINES 
DU BOUDDHISME 81 

LA RÉVOLUTION SURRÉALISTE – III 89 

"DÉMOCRATIE CLÉRICALE" 129 

YVES CHIRON RÉPOND 135 

SOMMAIRE No 24 
— 1993 — 

NOTA BENE : la S.A.B. ayant appris le décès 
de Jean Vaquié le 31/12/92, juste après le 
bouclage du N° 24, avait décidé de mettre 
ce crêpe de deuil sur le sommaire. (NDE) 



~ 3 ~ 

GNOSE ET CLASSICISME 
__________________________________ 

 
 

La pénétration de l’Humanisme païen de la Renais-
sance en Occident fut une prodigieuse invasion de Gnose kab-
baliste dans l’Église0F

1. Celle-ci se laissa gagner, sans réagir, 
par cette nouvelle mode qui lui parut la quintessence de la 
civilisation. De mauvais papes, traîtres à la foi chrétienne, 
ont jeté tout le poids de leur prestige et de leur autorité spiri-
tuelle dans la balance de Satan pour troubler les intelligences 
et pervertir les mœurs. Le pire de tous fut Léon X, pape com-
plètement paganisé qui eut du mal à ne pas adorer Jupiter à 
la place de Jésus Christ. 

Le geste de Luther, brûlant la bulle pontificale qui le 
condamnait, éclata comme un coup de tonnerre dans un ciel 
serein et lumineux. Il annonçait l’orage qui allait s’abattre 
sur l’Europe par la faute d’une hiérarchie inconsciente et pro-
fondément imprégnée de naturalisme païen. 

C’est alors que des papes courageux, surtout des moines 
couronnés de la tiare, entreprirent cette œuvre gigantesque 
du Concile de Trente pour réveiller l’Église de sa torpeur et 
lui redonner le vrai sens de sa mission. À Trente, les Pères du 
Concile étaient réunis autour de deux livres qui leur ser-
vaient de référence constante pour leurs travaux : la Bible et 
la Somme Théologique de Saint Thomas d’Aquin. Ils avaient 
bien compris que, pour redonner vigueur à la Foi contestée, il 
fallait un retour à la scolastique thomiste. Dans les sémi-
naires qu’ils ont demandés aux évêques d’ouvrir dans chaque 
diocèse, ils ont imposé l’obligation pour les maîtres d’ensei-
gner la philosophie et la théologie selon la méthode de Saint 
Thomas. 

Hélas ! En France, par suite de l’atmosphère gallicane 
dans laquelle baignait le clergé, les décisions de ce Concile ne 

 
1 Cf "La Gnose contre la Foi", ch II et Bulletin n° 18 et 19 



~ 4 ~ 

furent pas enregistrées par le Parlement. Cependant les évê-
ques français, fidèles aux intentions du Vatican et soucieux 
de protéger la Foi catholique et de la promouvoir contre les 
Réformes, introduisirent la philosophie et la théologie de 
Saint Thomas dans leurs séminaires. De sorte que l’élite du 
clergé français, à partir du Grand Siècle, reçut une solide for-
mation religieuse. 

Comment se fait-il donc que Paul Hazard, dans son livre 
essentiel, "La Crise de la conscience européenne", affirme que 
dès 1660, c’est-à-dire dès le milieu du Grand Siècle, l’élite in-
tellectuelle est déjà imprégnée des modes de penser et des 
idées subversives qui vont se répandre durant tout le XVIII° 
siècle et préparer la Révolution ? Il énumère une multitude 
d’ouvrages en général imprimés à la Haye, en Hollande, donc 
d’origine protestante, qui pénètrent dans les milieux cultivés 
parisiens et même jusqu’à Versailles. Il montre Bossuet, com-
me une citadelle assiégée, essayant de défendre la Foi catho-
lique assaillie de toutes parts et réduit jusqu’à sa mort à dé-
noncer avec l’énergie du désespoir les entreprises de subver-
sion religieuse sans cesse renouvelées et triomphantes. 

Toute une élite française s’est laissée insensiblement 
gagner par les idées nouvelles à la mode du temps et ceci d’au-
tant plus facilement que les règles de la bienséance et les mon-
danités de l’époque rendaient les esprits moins aptes à une 
défense énergique et ferme de la Vérité. C’est un point qui a 
bien été mis en lumière par Hippolyte Taine dans la première 
partie de ses "Origines de la France contemporaine". 

Dans la noblesse française et dans la bourgeoisie qui s’ef-
forçait de l’imiter, le souci de l’élégance dans l’expression, de 
l’affabilité dans les manières, le désir de plaire et d’être agréé 
dans un monde trop raffiné ont affaibli la vigueur de la pensée 
et l’énergie du caractère. Les idées nouvelles ont pénétré dans 
un milieu "mou" qui n’a guère offert de résistance. Il suffisait 
qu’elles soient présentées dans le goût de l’époque pour qu’elles 
soient agréées dans les salons et commencent leur action dis-
solvante sur les esprits. 



~ 5 ~ 

Notre intention n’est pas d’exposer la magnifique re-
naissance religieuse du Grand Siècle. La chose a déjà été faite 
avec grand soin et tout dernièrement par Jean de Viguerie 
dans son remarquable ouvrage : "Le Catholicisme des Fran-
çais dans l’Ancienne France". 

Ceux qui ont suivi nos études précédentes ont bien com-
pris que nous nous efforçons de poursuivre à travers les siècles 
une Gnose qui se cache derrière des mouvements de pensée en 
apparence spontanés. Nous allons donc retrouver cette Gnose 
à travers plusieurs doctrines qui ont pénétré les esprits reli-
gieux du Grand Siècle et les ont préparés à accueillir favora-
blement la Franc-Maçonnerie au début du siècle suivant : le 
platonisme d’abord, essentiellement, le cartésianisme, le jan-
sénisme, le quiétisme. 

Nous arrêterons notre exposé à la création de la Franc-
Maçonnerie. À partir de ce moment, en effet, l’histoire de cette 
pénétration gnostique se confond avec celle des loges et il 
existe suffisamment de très bons livres qui donnent l’essentiel 
de cette histoire. 

 
LA SURVIVANCE DU PLATONISME 
________________________________________ 

 
Les Humanistes de la Renaissance, avons-nous dit, ont 

relancé la mode du platonisme et ce n’était pas un jeu inno-
cent. Il s’agissait essentiellement de dresser l’élite intellec-
tuelle de l’Europe contre la scolastique, qui était la vraie phi-
losophie chrétienne et de la préparer à accueillir le paganisme 
inhérent à la philosophie de Platon. 

Des ouvrages comme les "Épîtres des hommes obscures" 
d’Ulrich von Hutten, "L’Éloge de la Folie" de Érasme, "L’uto-
pie" de Thomas Moore, le "Gargantua" et le "Pantagruel" de 
Rabelais ont travaillé avec acharnement à la destruction de 
la philosophie chrétienne et il ne s’est pas trouvé au siècle des 
hommes de Foi suffisamment formés en philosophie pour re-
dresser un mouvement de désaffection et d’abandon de la sco-



~ 6 ~ 

lastique. Même Bossuet, le Grand Bossuet, est resté en partie 
prisonnier de la pensée platonicienne. Dans l’effort que l’Église 
a entrepris pour sa Contre-Réforme, le domaine de la philo-
sophie est resté en friches et cela par la faute de ceux qui au-
raient dû consacrer tous leurs efforts à son développement. 

Rancé veut réformer la Trappe. Or il commence par dé-
tourner ses moines de la philosophie. Aristote, dit-il, est père 
des libertins : « La religion, (c’est-à-dire le couvent), écrit-il, 
n’est pas une école de théologie ou de philosophie, mais une 
académie sainte... Ce n’est point pour apprendre une doctrine 
vaine et séculière, que nous y sommes, mais pour nous ins-
truire dans la science de l’humilité et de la vertu ». On peut 
autoriser les moines à lire des auteurs d’ascèse spirituelle, 
mais « l’étude altère l’esprit de piété, dessèche le cœur... Un 
moine doit beaucoup plus pleurer ses péchés que lire les ma-
tières de Théologie ». On ne peut être plus méprisant. 

Quant à Saint Thomas d’Aquin, précise Rancé : « Ses 
opinions étant fort éloignées des miennes, je ne veux le con-
naître que pour condamner tout ce qui ne tombera pas dans 
mon sens ». En somme, pour Rancé, supérieur de la Trappe 
qu’il a réformée, il ne faudrait pas qu’un jour un moine plus 
instruit ou plus perspicace que lui se donnât la fantaisie de le 
dépasser dans la science sacrée... 

Mabillon, dans son "Traité des Études monastiques" 
écrit : « On doit rechercher les vérités naturelles, afin qu’elles 
nous servent d’échelons pour nous porter aux surnaturelles... 
Nos esprits s’élèvent en s’accoutumant insensiblement à mé-
priser les choses basses, en méditant des choses relevées et dé-
gagées de la matière... Les anciens Pères de l’Église, dit-il en-
core pour rendre sa pensée plus claire, préféraient Platon à 
Aristote, parce qu’ils trouvaient qu’il parlait plus dignement 
de la Providence divine et de l’immortalité de l’âme qu’Aris-
tote, dont la Logique leur paraissait trop embarrassée et la 
morale trop humaine. » (livre II, 2è partie, chap. IX). 

Les premiers pères de l’Oratoire avaient formé le des-
sein d’introduire parmi eux la philosophie de Platon qui leur 



~ 7 ~ 

paraissait avoir quelque chose de plus grand et de plus su-
blime, de plus accommodé aux mystères de la Foi que celle 
d’Aristote. L’abbé Fleury, très lu dans le clergé de son temps, 
précise dans son "Cinquième discours sur l’histoire ecclésias-
tique" : « Si quelque philosophe méritait l’attention des chré-
tiens, c’était bien plutôt Platon, dont la morale est plus noble 
et plus pure... Aussi approche-t-il plus qu’aucun autre des 
maximes de l’Évangile ». 

 
Dans un de ses "Dialogues des Morts", Fénelon a mis ces 

paroles dans la bouche de Platon s’adressant à Aristote : 
« Votre logique, j’en conviens, est subtile, méthodique, exacte, 
ingénieuse. Vous avez parlé d’une manière nette, précise, pure, 
mais sèche et incapable de faire sentir les vérités divines... 
Faute de remonter aux idées éternelles, vous n’avez point eu de 
principes assez fermes et vous n’allez qu’à tâtons... Tirésias 
vous menace qu’un jour il viendra d’autres philosophes qui 
vous déposséderont des écoles où vous avez régné longtemps et 
qui feront tomber de bien haut votre réputation ». 

 
Que la vérité soit exacte, précise, minutieuse, cela en fin 

de compte importe peu pour l’honnête homme du Grand Siècle. 
Si elle est sèche, elle sera rejetée, parce qu’elle ne pourra pas 
combler son désir de "sentir" la vérité qui doit "tomber dans 
son sens" pour être agréée. Il lui faut une vérité "sublime, 
noble, digne", plaisante, donc agréable à entendre et à trans-
mettre. L’honnête homme attache plus d’importance au mode 
de présentation qu’au contenu réel de l’affirmation. Il y a là 
comme un refus de la discipline de l’esprit, comme une exi-
gence exorbitante d’une âme qui n’accepte de se soumettre à la 
vérité que quand elle lui plaît. 

Or la vérité est ferme, rugueuse, forte, elle s’impose par 
sa propre évidence intérieure. Notre esprit n’a pas à lui poser 
des conditions. Si l’on cherche d’abord l’agréable, le plaisant 
et non la vérité toute nue et toute pure, on tombe vite dans 
les pièges de Lucifer qui saura parfaitement bien donner à 



~ 8 ~ 

ses mensonges, non seulement les apparences de la vérité, 
mais une forme séduisante, attrayante, facile. On croira pé-
nétrer sans effort dans la Vérité. C’est pour cela que beaucoup 
d’esprits à toutes les époques ont été séduits par les mythes 
de Platon et rebutés par les démonstrations d’Aristote. 

 
Un grand jésuite du Grand Siècle, le P. Pétau, « prince 

de la Théologie positive », complètement oublié depuis, a très 
profondément dénoncé cette « séduction » de Platon. 



~ 9 ~ 

Il commence par nous expliquer que les Pères grecs et 
latins étaient nourris de néo-platonisme, que cette formation 
avait rendu très difficile le maintien de leurs pensées dans la 
rectitude de l’orthodoxie chrétienne, parce qu’elle les exposait 
à des séductions captieuses où leur christianisme pouvait se 
prendre et se corrompre. Il est vrai que plusieurs d’entre eux 
ont frôlé souvent une multitude d’erreurs dues à cette forma-
tion et contre lesquelles ils ont eu beaucoup de mal à lutter. 

Puis le P. Pétau en vient à la secte des platoniciens : 
« Cette secte nous trompait, dit-il, précisément du fait que cer-
taines de ses idées se rapprochent des nôtres. De même qu’en 
fait de métaux ou de pierres précieuses, d’aromates ou de par-
fums, une substance est davantage meilleure pour faire du si-
mili qu’elle a des qualités plus voisines de celle à simuler, 
ainsi les fabricants et les maquignons d’hérésie, pour cor-
rompre l’intégrité de la foi, y ont-ils mêlé de préférence des in-
ventions platoniciennes... 

« Il est certain, continue le P. Pétau, qu’en poussant plus 
avant leurs raisonnements, Platon et ses disciples ont établi 
une doctrine qui est un faux-semblant de la Trinité. C’est à ce 
titre qu’ils se sont fait admirer et célébrer outre mesure par 
certains des nôtres. Mais à coup sûr ce n’est pas sans infliger 
plus de dommage à la vérité qu’il ne lui apportait de profit que 
cet enseignement de leur école s’est répandu. Rien n’a eu pour 
la foi chrétienne un plus pernicieux effet. 

« Il y a des chrétiens qui serrent les Platoniciens sur leur 
cœur, sous prétexte que la doctrine de ce philosophe exprime je 
ne sais quel fantôme de nos trois personnes divines. Pour moi 
cela vaut exactement les louanges que l’on pourrait décerner 
aux poètes et autres hérauts des superstitions et des écoles paï-
ennes sous prétexte que Jupiter ou Neptune ou autres dieux de 
renom plus infâme encore, c’est le nom de la majesté divine 
qu’ils célèbrent. 

« Tout ce qui a paru d’hérésies et d’opinions faussés aux 
premiers temps de l’Église et surtout l’erreur profondément 
perfide d’Arius tire son origine de cette invention des 



~ 10 ~ 

Platoniciens. Elle a été la source des erreurs sur ce chapitre 
qui ont infecté non seulement les hérétiques et les déserteurs 
de la communauté chrétienne, mais encore certains écrivains 
pieux et saints... » 

« Cette secte, dit-il plus loin, trompait par une certaine 
analogie de ses idées avec les nôtres... La chose parle assez 
d’elle-même : les hérésies des trois premiers siècles, celles des 
Simoniens, des Valentiniens, des Marcionites, des Manichéens 
et d’autres, ce sont les gloses de Platon qui leur ont inspiré 
leurs monstrueuses doctrines, déshonneur du nom chrétien... » 
On ne pouvait mieux dire. Toutes ces hérésies énumérées se 
ramènent à la Gnose, comme nous l’avons déjà expliqué1F

1. 
Déjà au second siècle Saint Irénée dénonçait en Platon, 

auquel on donnait le nom de « divin », le grand artisan de 
toutes les erreurs dans l’Église : "Doleo Platonem fuisse om-
nium haereseôn condimentorium" (Saint Irénée : "De Haere-
sibus"). 

En plein milieu du Grand Siècle, un esprit réfléchi et 
soucieux de vérité pouvait encore dénoncer Platon, alors qu’il 
était en honneur dans la bonne société religieuse. Mais hélas ! 
cette mise en garde n’a guère produit d’effet et le nom de son 
auteur est resté totalement ignoré des siècles suivants. 

Quant à la prédiction de Tirésias, elle était facile à faire, 
puisque Fénelon lui-même appartenait à cette secte gnos-
tique qui s’efforçait alors de réduire à néant la scolastique, 
comme nous le verrons plus loin. 

 
LA RÉVOLUTION CARTÉSIENNE 
______________________________________ 

 
Dans une étude précédente2F

2, nous avons montré com-
ment la philosophie de Descartes avait joué un rôle de lavage 

 
1 "De la gnose à l'œcuménisme" ch I, Bulletin N° 3 
2 idem ch III et Bulletins N°9 et 10 



~ 11 ~ 

de cerveau sur les âmes chrétiennes. Il nous reste à préciser 
que cette philosophie a été reçue, dans un grand nombre de 
cas comme une "illumination" soudaine, une nouvelle reli-
gion, une sagesse lumineuse et divine. 

 
René Descartes, d’après Frans Hals. 

 
Quelle ferveur chez les nou-

veaux convertis ! Pierre Varignon 
(1654-1722) lit Descartes. Il est frap-
pé de « cette nouvelle lumière qui 
s’est répandue dans tout le monde 
pensant ». Il enseignait la scolas-
tique. Il sera donc un mathémati-
cien. 

Tournefort (1656-1702), au 
sortir du collège des Jésuites d’Aix trouve Descartes dans la 
bibliothèque de son père, le lit en cachette, « reconnaît aussi-
tôt sa doctrine pour celle qu’il cherchait », renonce à la théolo-
gie et devient botaniste. 

Louis Carré abandonne aussi la théologie, devient se-
crétaire de Malebranche ; de la philosophie scolastique, il fut 
tout à coup transporté à la source d’une philosophie lumi-
neuse et brillante ; là il vit tout changer de face et un nouvel 
univers lui fut dévoilé. 

Pierre Cally était professeur à l’Université de Caen où 
il s’était engagé à professer l’Aristotélisme. Voici qu’il se rue, 
comme piqué par un taon, sur la nouvelle sagesse et s’enfonce 
dans la controverse avec les scolastiques. 

Son plus fidèle ami, Daniel Huet, vient de terminer sa 
philosophie chez les Jésuites. Il est jeune, riche, intelligent. Il 
se met à dévorer Descartes : « Quelle admiration dans mon 
âme juvénile, à la vue de ces principes si clairs et si aisés qui 
expliquent tous les mystères du monde et l’origine même du 
monde et de la nature ». 



~ 12 ~ 

Et voici le plus fidèle, le plus logique des fils de Des-
cartes. Il avait 26 ans, appartenait à l’Oratoire. Il avisa chez 
un libraire le "Traité de l’Homme" de Descartes. « Frappé 
comme d’une lumière qui en sortait toute nouvelle à ses yeux », 
soupçonnant « une science dont il n’avait point l’idée », il 
acheta le livre, le lut avec empressement et un tel transport 
qu’il lui en prenait des battements de cœur qui l’obligeaient 
parfois à interrompre sa lecture. C’était Malebranche, le plus 
dangereux des cartésiens. C’est à sa lecture que Bossuet com-
prendra plus tard la malfaisance de Descartes. John Locke, à 
27 ans, après avoir lu Descartes et Gassendi, renonça à l’état 
ecclésiastique auquel il se destinait pour se faire médecin. 

Tous ont trouvé dans la lecture de Descartes, comme 
une illumination divine, une initiation à un monde nouveau 
de pensées exprimées avec aisance, dans un style limpide et 
brillant, faciles à saisir, presque sans effort et semblant don-
ner du monde une explication totale et séduisante. Cette lec-
ture provoqua en leur âme comme une révolution soudaine, 
puissante et irrésistible. Tout changeait de face. C’était le dé-
voilement d’un nouvel univers. Foin de la scolastique pesante, 
lente, ardue ! 

Daniel Huet, grand admirateur de Descartes, est de-
venu évêque d’Avranches. Il se révèle fils des grands huma-
nistes, en sa personne la religion « s’effondre en humanisme 
païen ». Il avait écrit une "Démonstration évangélique" dans 
laquelle il s’efforçait de montrer que Moïse est le même per-
sonnage que les dieux du paganisme, Apollon, Pan, etc. Il dé-
montre par là que l’Histoire Sainte n’est qu’un tissu de lé-
gendes et le jour où on lui démontrera que Moise et ses mys-
tères juifs sont postérieurs aux religions orientales, il sera 
pris à son propre jeu. Il reçut beaucoup de compliments de la 
part des protestants, fort heureux de voir concilier christia-
nisme et paganisme. Le 18 Mai 1689, il reçoit une lettre de 
Bossuet le mettant en garde contre la doctrine de Descartes : 
« Elle a des choses que j’improuve fort parce qu’en effet je les 
crois contraires à la religion... Descartes a dit d’autres choses 
que je crois utiles contre les athées et les libertins et pour celles-



~ 13 ~ 

là, comme je les ai trouvées dans Platon et ce que j’estime beau-
coup plus, dans Saint Augustin, dans Saint Anselme, quel-
ques unes même dans Saint Thomas et dans d’autres auteurs 
orthodoxes, aussi bien ou mieux expliquées que dans Des-
cartes, je ne crois pas qu’elles soient devenues mauvaises de-
puis que ce philosophe s’en est servi... Pour les autres opinions 
de cet auteur, qui sont tout à fait indifférentes, comme celles 
de la physique particulière et les autres de cette nature, je m’en 
amuse, je m’en divertis dans la conversation, mais à ne vous 
rien dissimuler, je croirais un peu au dessous du caractère 
d’évêque de prendre parti sérieusement sur de telles choses ». 

 
Enfin Mgr d’Avranches a réfléchi. Il devient résolument 

adversaire de Descartes. Voilà une conversion philosophique 
qui montre qu’avec de la réflexion et du courage, on pouvait 
encore résister à la séduction de la philosophie nouvelle. 

Descartes est condamné par Rome en 1643. Les protes-
tants de Hollande également condamnent la Logique de Des-
cartes au synode de Dordrecht en 1656, inquiets des consé-
quences que le doute méthodique pouvait provoquer chez eux 
en menaçant le peu de croyances qui restaient encore dans la 
Réforme. 

C’est un juif d’Amsterdam, Spinoza, qui, dans ses "Prin-
cipes de la philosophie de Descartes" porte la sape et la mine 
dans la structure religieuse et morale de la société chrétien-
ne. Il applique au concept de Dieu les règles du "Discours de 
la Méthode". Descartes avait déclaré que l’étendue et le mou-
vement étaient l’essence des corps. Spinoza raisonne très bien 
à partir de là. 

« On appelle finie en son genre, dit-il dans son "Éthique", 
toute chose qui peut être terminée par une autre de même na-
ture. Par exemple, un corps est fini parce que nous en conce-
vons toujours un plus grand ». Or, si par une série de dénom-
brements entiers, nous parcourons toute la gamme des gran-
deurs, nous arrivons à un être absolument infini, c’est-à-dire 
à la substance douée d’une infinité d’attributs dont chacun 



~ 14 ~ 

exprime une essence éternelle et infinie. « Il est évident que 
cette substance est unique, car "toute détermination étant une 
négation", s’il y avait deux substances, elles se "détermine-
raient", c’est-à-dire se limiteraient l’une l’autre et par suite se 
nieraient et tomberaient dans le néant. Or cette substance uni-
que, qui ne peut exister qu’à condition de n’être limitée ni dans 
l’espace ni dans le temps "est ce qui est en soi et, ce qui est 
conçu par soi, ce dont le concept n’a pas besoin du concept d’un 
autre pour être formé". » Elle a donc les attributs du divin. 
L’important est de connaître son essence. Suivons toujours la 
méthode de Descartes. Il nous enseigne que l’on connaît clai-
rement et distinctement l’essence d’une substance, dès que 
l’on a identifié son attribut principal. Quel est donc l’attribut 
principal de la substance divine ? Notre esprit et nos sens per-
çoivent sans erreur possible que c’est l’étendue. Il est donc 
clair que tous les êtres de ce monde, du plus petit au plus 
grand, sont, en raison de leur étendue, partie intégrante de 
Dieu, sans quoi ils seraient finis, limités, déterminés, c’est-à-
dire des néants. 

Ce panthéisme jette à bas, et Spinoza le déclare sans 
ambages, toutes les religions. L’homme et le monde étant de 
toute éternité en Dieu n’ont pu sortir de Lui par un acte créa-
teur... Catholiques, protestants, juifs, turcs, chinois, se figu-
rent, les malheureux, que Dieu est dans le ciel alors qu’il vit 
et respire au plus profond d’eux-mêmes. Il y a une vraie reli-
gion qui consiste « à persévérer dans son être », à en saisir, 
d’un geste sacré, tout l’éternel, tout l’absolu, tout l’infini et à 
lui faire rendre, par les effets d’une volonté toujours tendue, 
la plénitude de la divinité. C’est de la Kabbale, c’est de la 
gnose. On peut légitimement la tirer des principes de Des-
cartes. 

« En sorte que, conclut Bayle, dans son "Dictionnaire", 
les mêmes gens qui ont dissipé dans notre siècle les ténèbres 
de la scolastique répandues par toute l’Europe, ont multiplié 
les Esprits forts et ouvert la porte à l’athéisme, ou au pyrrho-
nisme ou à la mécréante du plus grand nombre ». (art. Ta-
kidin, rem.) 



TABLE DES MATIÈRES 

GNOSE ET CLASSICISME ........................................................ 3 
LA SURVIVANCE DU PLATONISME ..................................... 5 
LA RÉVOLUTION CARTÉSIENNE ........................................10 
LA CRISE JANSÉNISTE .........................................................15 
LE CAS DE BOSSUET.............................................................20 
LA GNOSE DE FÉNELON ......................................................27 
VERS L’ILLUMINISME MAÇONNIQUE ...............................32 
CONCLUSION .........................................................................35 

LA RÉVOLUTION SEXUELLE,  PIERRE ANGULAIRE 
DE LA RÉVOLUTION – IV – .................................................... 39 

LA PROCRÉATION MÉDICALEMENT ASSISTÉE (P.M.A.) .39 
MÉTHODES ........................................................................39 
PRÉCISIONS TECHNIQUES .............................................42 
RENTABILITÉ ?..................................................................43 
LES DOUTES DU BIOLOGISTE. .......................................45 
CONSÉQUENCES ..............................................................46 
LES MÈRES PORTEUSES .................................................47 

LES TRAVAUX DES "MAGICIENS" DE LA VIE....................49 
SUR L’ŒUF .........................................................................49 
SUR L’EMBRYON ...............................................................50 
ÉTUDE DU CARYOTYPE ...................................................52 
ANOMALIES CHROMOSOMIQUES..................................54 
TECHNIQUE DES DIAGNOSTIQUES ANTÉ-NATALS. ..56 
INTERPRÉTATION DES RÉSULTATS .............................58 
SUR LE FŒTUS ..................................................................68 
SUR L’HOMME "LÉGAL" ...................................................72 
QUELS HOMMES UTILISER ? ..........................................73 

NOTES SUR LES ORIGINES  DU BOUDDHISME............... 81 



LA RÉVOLUTION SURRÉALISTE – III – .............................. 89 
L’APRÈS-GUERRE ................................................................. 89 
VIRAGE À DROITE... ? ......................................................... 119 

"DÉMOCRATIE CLÉRICALE" ............................................... 129 

YVES CHIRON RÉPOND ....................................................... 135 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

13 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-078-7 


	GNOSE ET CLASSICISME
	LA SURVIVANCE DU PLATONISME
	LA RÉVOLUTION CARTÉSIENNE
	LA CRISE JANSÉNISTE
	LE CAS DE BOSSUET
	LA GNOSE DE FÉNELON
	VERS L’ILLUMINISME MAÇONNIQUE
	CONCLUSION

	La révolution sexuelle,  pierre angulaire  de la Révolution – IV –
	LA PROCRÉATION MÉDICALEMENT ASSISTÉE (P.M.A.)
	MÉTHODES
	PRÉCISIONS TECHNIQUES
	RENTABILITÉ ?
	LES DOUTES DU BIOLOGISTE.
	CONSÉQUENCES
	LES MÈRES PORTEUSES

	LES TRAVAUX DES "MAGICIENS" DE LA VIE
	SUR L’ŒUF
	SUR L’EMBRYON
	ÉTUDE DU CARYOTYPE
	ANOMALIES CHROMOSOMIQUES
	TECHNIQUE DES DIAGNOSTIQUES ANTÉ-NATALS.
	INTERPRÉTATION DES RÉSULTATS
	SUR LE FŒTUS
	SUR L’HOMME "LÉGAL"
	QUELS HOMMES UTILISER ?


	NOTES SUR LES ORIGINES  DU BOUDDHISME
	LA RÉVOLUTION SURRÉALISTE – III –
	L’APRÈS-GUERRE
	VIRAGE À DROITE... ?

	"Démocratie cléricale"
	Yves Chiron répond



