SOCIETE
AUGUSTIN
BARRUEL

v CENTRE D’ETUDES ET DE RECHERCHES

SUR LA PENETRATION ET LE DEVELOPPEMENT

DE LA REVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME

\ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON

(cette adresse n’est plus actuelle — NDE)

e

)




GNOSE ET CLASSICISME 3

LA REVOLUTION SEXUELLE,
PIERRE ANGULAIRE DE LA REVOLUTION - IV 39

NOTES SUR LES ORIGINES

DU BOUDDHISME 81
LA REVOLUTION SURREALISTE - III 89
"DEMOCRATIE CLERICALE" 129

YVES CHIRON REPOND 135

SOMMAIRE N° 24

— 1993 —

NOTA BENE : la S.A.B. ayant appris le déces
de Jean Vaquié le 31/12/92, juste apres le
bouclage du N° 24, avait décidé de mettre
ce crépe de deuil sur le sommaire. (NDE)




GNOSE ET CLASSICISME

La pénétration de 'Humanisme paien de la Renais-
sance en Occident fut une prodigieuse invasion de Gnose kab-
baliste dans I'Eglise’. Celle-ci se laissa gagner, sans réagir,
par cette nouvelle mode qui lui parut la quintessence de la
civilisation. De mauvais papes, traitres a la foi chrétienne,
ont jeté tout le poids de leur prestige et de leur autorité spiri-
tuelle dans la balance de Satan pour troubler les intelligences
et pervertir les meeurs. Le pire de tous fut Léon X, pape com-
plétement paganisé qui eut du mal a ne pas adorer Jupiter a
la place de Jésus Christ.

Le geste de Luther, brilant la bulle pontificale qui le
condamnait, éclata comme un coup de tonnerre dans un ciel
serein et lumineux. Il annoncait I'orage qui allait s’abattre
sur 'Europe par la faute d'une hiérarchie inconsciente et pro-
fondément imprégnée de naturalisme paien.

C’est alors que des papes courageux, surtout des moines
couronnés de la tiare, entreprirent cette ceuvre gigantesque
du Concile de Trente pour réveiller I’Eglise de sa torpeur et
lui redonner le vrai sens de sa mission. A Trente, les Péres du
Concile étaient réunis autour de deux livres qui leur ser-
vaient de référence constante pour leurs travaux : la Bible et
la Somme Théologique de Saint Thomas d’Aquin. Ils avaient
bien compris que, pour redonner vigueur a la Foi contestée, il
fallait un retour a la scolastique thomiste. Dans les sémi-
naires qu’ils ont demandés aux évéques d’ouvrir dans chaque
diocése, ils ont imposé I'obligation pour les maitres d’ensei-
gner la philosophie et la théologie selon la méthode de Saint
Thomas.

Hélas ! En France, par suite de I'atmosphére gallicane
dans laquelle baignait le clergé, les décisions de ce Concile ne

L Cf "La Gnose contre la Foi", ch II et Bulletin n° 18 et 19

~ 3~



furent pas enregistrées par le Parlement. Cependant les éveé-
ques francais, fidéles aux intentions du Vatican et soucieux
de protéger la Foi catholique et de la promouvoir contre les
Réformes, introduisirent la philosophie et la théologie de
Saint Thomas dans leurs séminaires. De sorte que 1’élite du
clergé francais, a partir du Grand Siécle, recut une solide for-
mation religieuse.

Comment se fait-il donc que Paul Hazard, dans son livre
essentiel, "La Crise de la conscience européenne", affirme que
deés 1660, c’est-a-dire dés le milieu du Grand Siécle, 1’élite in-
tellectuelle est déja imprégnée des modes de penser et des
1dées subversives qui vont se répandre durant tout le XVIII°®
siecle et préparer la Révolution ? Il énumeére une multitude
d’ouvrages en général imprimés a la Haye, en Hollande, donc
d’origine protestante, qui pénétrent dans les milieux cultivés
parisiens et méme jusqu’a Versailles. Il montre Bossuet, com-
me une citadelle assiégée, essayant de défendre la Foi catho-
lique assaillie de toutes parts et réduit jusqu’a sa mort a dé-
noncer avec 1’énergie du désespoir les entreprises de subver-
sion religieuse sans cesse renouvelées et triomphantes.

Toute une élite francaise s’est laissée insensiblement
gagner par les idées nouvelles a la mode du temps et ceci d’au-
tant plus facilement que les régles de la bienséance et les mon-
danités de I’époque rendaient les esprits moins aptes a une
défense énergique et ferme de la Vérité. C’est un point qui a
bien été mis en lumiere par Hippolyte Taine dans la premiére
partie de ses "Origines de la France contemporaine".

Dans la noblesse francaise et dans la bourgeoisie qui s’ef-
forcait de I'imiter, le souci de I'élégance dans ’expression, de
Iaffabilité dans les maniéres, le désir de plaire et d’étre agréé
dans un monde trop raffiné ont affaibli la vigueur de la pensée
et énergie du caractere. Les idées nouvelles ont pénétré dans
un milieu "mou" qui n’a guére offert de résistance. Il suffisait
qu’elles soient présentées dans le gotit de I'époque pour qu’elles
solent agréées dans les salons et commencent leur action dis-
solvante sur les esprits.



Notre intention n’est pas d’exposer la magnifique re-
naissance religieuse du Grand Siecle. La chose a déja été faite
avec grand soin et tout dernierement par Jean de Viguerie
dans son remarquable ouvrage : "Le Catholicisme des Fran-
cais dans I’Ancienne France".

Ceux qui ont suivi nos études précédentes ont bien com-
pris que nous nous effor¢ons de poursuivre a travers les siecles
une Gnose qui se cache derriere des mouvements de pensée en
apparence spontanés. Nous allons donc retrouver cette Gnose
a travers plusieurs doctrines qui ont pénétré les esprits reli-
gieux du Grand Siécle et les ont préparés a accueillir favora-
blement la Franc-Macgonnerie au début du siecle suivant : le
platonisme d’abord, essentiellement, le cartésianisme, le jan-
sénisme, le quiétisme.

Nous arréterons notre exposé a la création de la Franc-
Magonnerie. A partir de ce moment, en effet, 'histoire de cette
pénétration gnostique se confond avec celle des loges et il
existe suffisamment de trés bons livres qui donnent ’essentiel
de cette histoire.

LA SURVIVANCE DU PLATONISME

Les Humanistes de la Renaissance, avons-nous dit, ont
relancé la mode du platonisme et ce n’était pas un jeu inno-
cent. Il s’agissait essentiellement de dresser 1’élite intellec-
tuelle de 'Europe contre la scolastique, qui était la vraie phi-
losophie chrétienne et de la préparer a accueillir le paganisme
inhérent a la philosophie de Platon.

Des ouvrages comme les "Epitres des hommes obscures"
d’Ulrich von Hutten, "L’Eloge de la Folie" de Erasme, "L’uto-
pie" de Thomas Moore, le "Gargantua" et le "Pantagruel" de
Rabelais ont travaillé avec acharnement a la destruction de
la philosophie chrétienne et il ne s’est pas trouvé au siecle des
hommes de Foi suffisamment formés en philosophie pour re-
dresser un mouvement de désaffection et d’abandon de la sco-

~5~



lastique. Méme Bossuet, le Grand Bossuet, est resté en partie
prisonnier de la pensée platonicienne. Dans l'effort que I’Eghse
a entrepris pour sa Contre-Réforme, le domaine de la philo-
sophie est resté en friches et cela par la faute de ceux qui au-
raient da consacrer tous leurs efforts a son développement.

Rancé veut réformer la Trappe. Or il commence par dé-
tourner ses moines de la philosophie. Aristote, dit-il, est pére
des libertins : « La religion, (c’est-a-dire le couvent), écrit-il,
n'est pas une école de théologie ou de philosophie, mais une
académie sainte... Ce n'est point pour apprendre une doctrine
vaine et séculiére, que nous y sommes, mais pour nous ins-
truire dans la science de 'humilité et de la vertu ». On peut
autoriser les moines a lire des auteurs d’ascése spirituelle,
mais « l'étude altére l'esprit de piété, desséche le cceur... Un
moine doit beaucoup plus pleurer ses péchés que lire les ma-
tieres de Théologie ». On ne peut étre plus méprisant.

Quant a Saint Thomas d’Aquin, précise Rancé : « Ses
opinions étant fort éloignées des miennes, je ne veux le con-
naitre que pour condamner tout ce qui ne tombera pas dans
mon sens ». En somme, pour Rancé, supérieur de la Trappe
qu’il a réformée, il ne faudrait pas qu'un jour un moine plus
instruit ou plus perspicace que lui se donnat la fantaisie de le
dépasser dans la science sacrée...

Mabillon, dans son "Traité des Etudes monastiques"
écrit : « On doit rechercher les vérités naturelles, afin qu'elles
nous servent d'échelons pour nous porter aux surnaturelles...
Nos esprits s’éléevent en s’accoutumant insensiblement a mé-
priser les choses basses, en méditant des choses relevées et dé-
gagées de la matiére... Les anciens Peres de Z’Eglise, dit-il en-
core pour rendre sa pensée plus claire, préféraient Platon a
Aristote, parce qu’ils trouvaient qu’il parlait plus dignement
de la Providence divine et de l'immortalité de I'éme qu’Aris-
tote, dont la Logique leur paraissait trop embarrassée et la
morale trop humaine. » (livre II, 2¢ partie, chap. IX).

Les premiers péeres de 1'Oratoire avaient formé le des-
sein d'introduire parmi eux la philosophie de Platon qui leur



paraissait avoir quelque chose de plus grand et de plus su-
blime, de plus accommodé aux mystéres de la Foi que celle
d’Aristote. L’abbé Fleury, trés lu dans le clergé de son temps,
précise dans son "Cinquiéme discours sur Uhistoire ecclésias-
tique" : « St quelque philosophe méritait l'attention des chré-
tiens, c’était bien plutét Platon, dont la morale est plus noble
et plus pure... Aussi approche-t-il plus qu'aucun autre des
maximes de ’Evangile ».

Dans un de ses "Dialogues des Morts", Fénelon a mis ces
paroles dans la bouche de Platon s’adressant a Aristote :
« Votre logique, j'en conviens, est subtile, méthodique, exacte,
ingénieuse. Vous avez parlé d’'une maniére nette, précise, pure,
mais séche et incapable de faire sentir les vérités divines...
Faute de remonter aux idées éternelles, vous n’avez point eu de
principes assez fermes et vous n'allez qu'a tdtons... Tirésias
vous menace quun jour il viendra d’autres philosophes qui
vous déposséderont des écoles ot vous avez régné longtemps et
qui feront tomber de bien haut votre réputation ».

Que la vérité soit exacte, précise, minutieuse, cela en fin
de compte importe peu pour I’honnéte homme du Grand Siécle.
Si elle est séche, elle sera rejetée, parce qu’elle ne pourra pas
combler son désir de "sentir" la vérité qui doit "tomber dans
son sens" pour étre agréée. Il lui faut une vérité "sublime,
noble, digne", plaisante, donc agréable a entendre et a trans-
mettre. L’honnéte homme attache plus dimportance au mode
de présentation qu'au contenu réel de l'affirmation. Il y a la
comme un refus de la discipline de l'esprit, comme une exi-
gence exorbitante d'une ame qui n’accepte de se soumettre a la
vérité que quand elle lui plait.

Or la vérité est ferme, rugueuse, forte, elle s'impose par
sa propre évidence intérieure. Notre esprit n’a pas a lui poser
des conditions. Si I'on cherche d’abord l'agréable, le plaisant
et non la vérité toute nue et toute pure, on tombe vite dans
les piéges de Lucifer qui saura parfaitement bien donner a

~ T~



ses mensonges, non seulement les apparences de la vérité,
mais une forme séduisante, attrayante, facile. On croira pé-
nétrer sans effort dans la Vérité. Cest pour cela que beaucoup
d’esprits a toutes les époques ont été séduits par les mythes
de Platon et rebutés par les démonstrations d’Aristote.

HbeAt

w

o
“‘ \;lmmnnnwﬂ1|||n||Hlmlmmﬂnil

\ N II\IH“lHIHIlI i IIIIH

Un grand jésuite du Grand Siecle, le P. Pétau, « prince
de la Théologie positive », complétement oublié depuis, a tres
profondément dénoncé cette « séduction » de Platon.

fif

~ 8 ~



Il commence par nous expliquer que les Péres grecs et
latins étaient nourris de néo-platonisme, que cette formation
avait rendu tres difficile le maintien de leurs pensées dans la
rectitude de I'orthodoxie chrétienne, parce qu’elle les exposait
a des séductions captieuses ou leur christianisme pouvait se
prendre et se corrompre. Il est vrai que plusieurs d’entre eux
ont frélé souvent une multitude d’erreurs dues a cette forma-
tion et contre lesquelles ils ont eu beaucoup de mal a lutter.

Puis le P. Pétau en vient a la secte des platoniciens :
« Cette secte nous trompait, dit-il, précisément du fait que cer-
taines de ses idées se rapprochent des noétres. De méme qu'en
fait de métaux ou de pierres précieuses, d’ aromates ou de par-
fums, une substance est davantage meilleure pour faire du si-
mili qu'elle a des qualités plus voisines de celle a simuler,
ainsi les fabricants et les maquignons d’hérésie, pour cor-
rompre lintégrité de la foi, y ont-ils mélé de préférence des in-
ventions platoniciennes...

« Il est certain, continue le P. Pétau, qu'en poussant plus
avant leurs raisonnements, Platon et ses disciples ont établi
une doctrine qui est un faux-semblant de la Trinité. Cest a ce
titre qu’ils se sont fait admirer et célébrer outre mesure par
certains des noétres. Mais a coup sir ce n'est pas sans infliger
plus de dommage & la vérité qu’il ne lui apportait de profit que
cet enseignement de leur école s’est répandu. Rien n'a eu pour
la foi chrétienne un plus pernicieux effet.

« Il y a des chrétiens qui serrent les Platoniciens sur leur
ceeur, sous prétexte que la doctrine de ce philosophe exprime je
ne sais quel fantéme de nos trois personnes divines. Pour moi
cela vaut exactement les louanges que l'on pourrait décerner
aux poetes et autres hérauts des superstitions et des écoles pai-
ennes sous prétexte que Jupiter ou Neptune ou autres dieux de
renom plus infaGme encore, cest le nom de la majesté divine
qu’ils célebrent.

« Tout ce qui a paru d’hérésies et dopinions faussés aux
premiers temps de [’Eglise et surtout l'erreur profondément
perfide d’Arius tire son origine de cette invention des



Platoniciens. Elle a été la source des erreurs sur ce chapitre
qui ont infecté non seulement les hérétiques et les déserteurs
de la communauté chrétienne, mais encore certains écrivains
pieux et saints... »

« Cette secte, dit-il plus loin, trompait par une certaine
analogie de ses idées avec les noétres... La chose parle assez
d’elle-méme : les hérésies des trois premiers siécles, celles des
Simoniens, des Valentiniens, des Marcionites, des Manichéens
et dautres, ce sont les gloses de Platon qui leur ont inspiré
leurs monstrueuses doctrines, déshonneur du nom chrétien... »
On ne pouvait mieux dire. Toutes ces hérésies énumérées se
raménent a la Gnose, comme nous l'avons déja expliqué?.

Déja au second siecle Saint Irénée dénongait en Platon,
auquel on donnait le nom de « divin », le grand artisan de
toutes les erreurs dans I’Eglise : "Doleo Platonem fuisse om-
nium haereseén condimentorium” (Saint Irénée : "De Haere-
sibus").

En plein milieu du Grand Siecle, un esprit réfléchi et
soucieux de vérité pouvait encore dénoncer Platon, alors qu’il
était en honneur dans la bonne société religieuse. Mais hélas !
cette mise en garde n’a guére produit d’effet et le nom de son
auteur est resté totalement ignoré des siécles suivants.

Quant a la prédiction de Tirésias, elle était facile a faire,
puisque Fénelon lui-méme appartenait a cette secte gnos-
tique qui s’efforcait alors de réduire a néant la scolastique,
comme nous le verrons plus loin.

LA REVOLUTION CARTESIENNE

Dans une étude précédente?, nous avons montré com-
ment la philosophie de Descartes avait joué un role de lavage

1"De la gnose & l'eecuménisme” ch I, Bulletin N° 3
2 idem ch III et Bulletins N°9 et 10

~10 ~



de cerveau sur les ames chrétiennes. Il nous reste a préciser
que cette philosophie a été recue, dans un grand nombre de
cas comme une "illumination" soudaine, une nouvelle reli-
gion, une sagesse lumineuse et divine.

René Descartes, d’aprés Frans Hals.

Quelle ferveur chez les nou-
veaux convertis ! Pierre Varignon
(1654-1722) it Descartes. Il est frap-
pé de «cette nouvelle lumiére qui
sest répandue dans tout le monde
pensant ». Il enseignait la scolas-
tique. Il sera donc un mathémati-
cien.

Tournefort (1656-1702), au
sortir du college des Jésuites d’Aix trouve Descartes dans la
bibliotheque de son peére, le lit en cachette, « reconnait aussi-
tot sa doctrine pour celle qu’il cherchait », renonce a la théolo-
gie et devient botaniste.

i U

Louis Carré abandonne aussi la théologie, devient se-
crétaire de Malebranche ; de la philosophie scolastique, il fut
tout a coup transporté a la source d'une philosophie lumi-
neuse et brillante ; 1a il vit tout changer de face et un nouvel
univers lui fut dévoilé.

Pierre Cally était professeur a I'Université de Caen ou
1l g’était engagé a professer I’Aristotélisme. Voici qu’il se rue,
comme piqué par un taon, sur la nouvelle sagesse et s’enfonce
dans la controverse avec les scolastiques.

Son plus fideéle ami, Daniel Huet, vient de terminer sa
philosophie chez les Jésuites. Il est jeune, riche, intelligent. 11
se met a dévorer Descartes : « Quelle admiration dans mon
ame juvénile, a la vue de ces principes si clairs et si aisés qui
expliquent tous les mystéres du monde et lorigine méme du
monde et de la nature ».

~11 ~



Et voici le plus fidele, le plus logique des fils de Des-
cartes. Il avait 26 ans, appartenait a I’'Oratoire. Il avisa chez
un libraire le "Traité de 'Homme" de Descartes. « Frappé
comme d’une lumiére qui en sortait toute nouvelle & ses yeux »,
soupgonnant « une science dont il n'avait point lidée », il
acheta le livre, le lut avec empressement et un tel transport
qu’il lui en prenait des battements de coeur qui I'obligeaient
parfois a interrompre sa lecture. C’était Malebranche, le plus
dangereux des cartésiens. C’est a sa lecture que Bossuet com-
prendra plus tard la malfaisance de Descartes. John Locke, a
27 ans, apres avoir lu Descartes et Gassendi, renonca a ’état
ecclésiastique auquel il se destinait pour se faire médecin.

Tous ont trouvé dans la lecture de Descartes, comme
une illumination divine, une initiation a un monde nouveau
de pensées exprimées avec aisance, dans un style limpide et
brillant, faciles a saisir, presque sans effort et semblant don-
ner du monde une explication totale et séduisante. Cette lec-
ture provoqua en leur ame comme une révolution soudaine,
puissante et irrésistible. Tout changeait de face. C’était le dé-
voilement d'un nouvel univers. Foin de la scolastique pesante,
lente, ardue !

Daniel Huet, grand admirateur de Descartes, est de-
venu évéque d’Avranches. Il se révele fils des grands huma-
nistes, en sa personne la religion « s’effondre en humanisme
paien ». Il avait écrit une "Démonstration évangélique" dans
laquelle 1l s’effor¢ait de montrer que Moise est le méme per-
sonnage que les dieux du paganisme, Apollon, Pan, etc. Il dé-
montre par la que I'Histoire Sainte n’est quun tissu de 1é-
gendes et le jour ou on lui démontrera que Moise et ses mys-
teéres juifs sont postérieurs aux religions orientales, il sera
pris a son propre jeu. Il recut beaucoup de compliments de la
part des protestants, fort heureux de voir concilier christia-
nisme et paganisme. Le 18 Mai 1689, il recoit une lettre de
Bossuet le mettant en garde contre la doctrine de Descartes :
« Elle a des choses que jimprouve fort parce qu'en effet je les
crois contraires & la religion... Descartes a dit d’autres choses
que je crois utiles contre les athées et les libertins et pour celles-

~12 ~



la, comme je les ai trouvées dans Platon et ce que jestime beau-
coup plus, dans Saint Augustin, dans Saint Anselme, quel-
ques unes méme dans Saint Thomas et dans d’autres auteurs
orthodoxes, aussi bien ou mieux expliquées que dans Des-
cartes, je ne crois pas qu'elles soient devenues mauvaises de-
puis que ce philosophe s’en est servi... Pour les autres opinions
de cet auteur, qui sont tout a fait indifférentes, comme celles
de la physique particuliére et les autres de cette nature, je m'en
amuse, je m'en divertis dans la conversation, mais a ne vous
rien dissimuler, je croirais un peu au dessous du caractére
d’évéque de prendre parti sérieusement sur de telles choses ».

Enfin Mgr d’Avranches a réfléchi. Il devient résolument
adversaire de Descartes. Voila une conversion philosophique
qui montre qu’avec de la réflexion et du courage, on pouvait
encore résister a la séduction de la philosophie nouvelle.

Descartes est condamné par Rome en 1643. Les protes-
tants de Hollande également condamnent la Logique de Des-
cartes au synode de Dordrecht en 1656, inquiets des consé-
quences que le doute méthodique pouvait provoquer chez eux
en menacgant le peu de croyances qui restaient encore dans la
Réforme.

C’est un juif dAmsterdam, Spinoza, qui, dans ses "Prin-
cipes de la philosophie de Descartes" porte la sape et la mine
dans la structure religieuse et morale de la société chrétien-
ne. Il applique au concept de Dieu les regles du "Discours de
la Méthode". Descartes avait déclaré que I’étendue et le mou-
vement étaient 'essence des corps. Spinoza raisonne trés bien
a partir de la.

« On appelle finie en son genre, dit-il dans son "Ethique",
toute chose qui peut étre terminée par une autre de méme na-
ture. Par exemple, un corps est fini parce que nous en conce-
vons toujours un plus grand ». Or, si par une série de dénom-
brements entiers, nous parcourons toute la gamme des gran-
deurs, nous arrivons a un étre absolument infini, c’est-a-dire
a la substance douée d'une infinité d’attributs dont chacun

~13 ~



exprime une essence éternelle et infinie. « Il est évident que
cette substance est unique, car "toute détermination étant une
négation”, sil y avait deux substances, elles se "détermine-
raient”, cest-a-dire se limiteraient l'une l'autre et par suite se
nieraient et tomberaient dans le néant. Or cette substance uni-
que, qui ne peut exister qu'a condition de n’étre limitée ni dans
l'espace ni dans le temps "est ce qui est en soi et, ce qui est
congu par soi, ce dont le concept n'a pas besoin du concept d’un
autre pour étre formé”. » Elle a donc les attributs du divin.
L’important est de connaitre son essence. Suivons toujours la
méthode de Descartes. Il nous enseigne que 'on connait clai-
rement et distinctement I'essence d’'une substance, dés que
P’on a identifié son attribut principal. Quel est donc l'attribut
principal de la substance divine ? Notre esprit et nos sens per-
colvent sans erreur possible que cest I'étendue. Il est donc
clair que tous les étres de ce monde, du plus petit au plus
grand, sont, en raison de leur étendue, partie intégrante de
Dieu, sans quoi ils seraient finis, limités, déterminés, c’est-a-
dire des néants.

Ce panthéisme jette a bas, et Spinoza le déclare sans
ambages, toutes les religions. ’homme et le monde étant de
toute éternité en Dieu n'ont pu sortir de Lui par un acte créa-
teur... Catholiques, protestants, juifs, turcs, chinois, se figu-
rent, les malheureux, que Dieu est dans le ciel alors qu’il vit
et respire au plus profond d’eux-mémes. Il y a une vraie reli-
gion qui consiste « a persévérer dans son étre », a en saisir,
d’'un geste sacré, tout ’éternel, tout 'absolu, tout I'infini et a
lui faire rendre, par les effets d'une volonté toujours tendue,
la plénitude de la divinité. Cest de la Kabbale, c’est de la
gnose. On peut légitimement la tirer des principes de Des-
cartes.

« En sorte que, conclut Bayle, dans son "Dictionnaire",
les mémes gens qui ont dissipé dans notre siécle les ténebres
de la scolastique répandues par toute I'Europe, ont multiplié
les Esprits forts et ouvert la porte & l'athéisme, ou au pyrrho-
nisme ou a la mécréante du plus grand nombre ». (art. Ta-
kidin, rem.)

~ 14 ~



TABLE DES MATIERES

GNOSE ET CLASSICISME .....uoveuieeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseesssesessssenssssnns 3
LA SURVIVANCE DU PLATONISME........cooieveeeeeeeereeeen. 5
LA REVOLUTION CARTESIENNE .......cooveeeeieeeeeeeeeeeereen, 10
LA CRISE JANSENISTE .....oooeeeeeeeeeeeee oo, 15
LE CAS DE BOSSUET ... oot 20
LA GNOSE DE FENELON ..ottt 27
VERS L'ILLUMINISME MACONNIQUE ....oovvveeeeeeeen, 32
CONCLUSION ... 35

LA REVOLUTION SEXUELLE, PIERRE ANGULAIRE

DE LA REVOLUTION = IV — c.eeeeteeeeeeeeeeeeeseeeessssssessssssesssssnens 39
LA PROCREATION MEDICALEMENT ASSISTEE (P.M.A.).39

METHODES........ccooovouriiiriiiiriceieeiiesei oo 39
PRECISIONS TECHNIQUES..........ccovueiiiririnniieceiirennanns 42
RENTABILITE 2. 43
LES DOUTES DU BIOLOGISTE. .......ccooovivierinneiinnaanne. 45
CONSEQUENCES .......coooimriinrniinceinceesesesseeienenees 46
LESMERES PORTEUSES ....ooooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeerean 47
LES TRAVAUX DES "MAGICIENS" DE LA VIE.................... 49
SURILIEUF ..., 49
SURLEMBRYON......ccoooouimiiiiniiinnieseeineneeneieseeeseeeans 50
ETUDE DU CARYOTYPE ... oo, 52
ANOMALIES CHROMOSOMIQUES............. ST 54
TECHNIQUE DES DIAGNOSTIQUES ANTE-NATALS. ..56
INTERPRETATION DES RESULTATS ....oovoeeeeeeeeeeeenn, 58
SURLE FETUS.....c.oevvirriinerieceieeiieseeeneeiseseieseesseeaons 68
SURLHOMME "LEGAL" ..o, 72
QUELS HOMMES UTILISER ? ..o, 73

NOTES SUR LES ORIGINES DU BOUDDHISME............... 81



LA REVOLUTION SURREALISTE — ITT —.cveeveeeeueeeereereesnens 89

LAPRES-GUERRE ..o, 89
VIRAGE A DROTTE... 2., 119
"DEMOCRATIE CLERICALE" .....oveteeeeeeeeeeeeeeeeseveseessssessens 129

YVES CHIRON REPOND .....oouiteeeeeeeeeeeeeeeeeessesssessessssessenes 135



© Editions ACRF, 2021
50 AVE DES CAILLOLS
13012 MARSEILLE

13 euros TTC

"Imprimé en U.E."

Nouvelle Edition 2021

ISBN 978-2-37752-078-7



	GNOSE ET CLASSICISME
	LA SURVIVANCE DU PLATONISME
	LA RÉVOLUTION CARTÉSIENNE
	LA CRISE JANSÉNISTE
	LE CAS DE BOSSUET
	LA GNOSE DE FÉNELON
	VERS L’ILLUMINISME MAÇONNIQUE
	CONCLUSION

	La révolution sexuelle,  pierre angulaire  de la Révolution – IV –
	LA PROCRÉATION MÉDICALEMENT ASSISTÉE (P.M.A.)
	MÉTHODES
	PRÉCISIONS TECHNIQUES
	RENTABILITÉ ?
	LES DOUTES DU BIOLOGISTE.
	CONSÉQUENCES
	LES MÈRES PORTEUSES

	LES TRAVAUX DES "MAGICIENS" DE LA VIE
	SUR L’ŒUF
	SUR L’EMBRYON
	ÉTUDE DU CARYOTYPE
	ANOMALIES CHROMOSOMIQUES
	TECHNIQUE DES DIAGNOSTIQUES ANTÉ-NATALS.
	INTERPRÉTATION DES RÉSULTATS
	SUR LE FŒTUS
	SUR L’HOMME "LÉGAL"
	QUELS HOMMES UTILISER ?


	NOTES SUR LES ORIGINES  DU BOUDDHISME
	LA RÉVOLUTION SURRÉALISTE – III –
	L’APRÈS-GUERRE
	VIRAGE À DROITE... ?

	"Démocratie cléricale"
	Yves Chiron répond



