
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES 
  SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON 

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 

 



LES PIÈGES DU SYMBOLISME : 
LE CAS DE JEAN HANI 3 

À LA DÉCOUVERTE DE L’ ISLAM – II 19 

L'INITIATION AUX PETITS MYSTÈRES DANS 
L'ANTHROPOSOPHIE DE RUDOLF STEINER 55 

DE L’ ÂME HUMAINE – II 79 

LES FORCES ANTAGONISTES AU LIBAN 91 

TÉMOIGNAGE SUR LES ORIGINES DE LA 
RÉVOLUTION LITURGIQUE 109 

– 2ÈME ÉDITION –

SOMMAIRE No 15 
— 1986 — 



~ 3 ~ 

LES PIÈGES DU SYMBOLISME :  
LE CAS DE JEAN HANI 

_______________________________ 
 

 
Jean Hani (1917 - 2012) 

 
Le symbolisme est l’utilisation des éléments matériels 

pour évoquer, et mieux faire comprendre, les réalités spiri-
tuelles : c’est donc un procédé commun à tous les temps, tous 
les peuples, toutes les religions. 

Le Christianisme, lui aussi, a recouru au symbolisme 
pour exprimer ses propres réalités, et il l’a fait en se servant 
d’éléments naturels universels. 

On saisit facilement quelles ambiguïtés peut recéler un 
tel recours, et il nous faudra un jour prochain publier une 
étude sur cette importante question de l’intérêt et du danger 
du Symbolisme. Mais aujourd’hui nous voici, au delà de l’am-
biguïté naturelle, en présence d’une utilisation volontairement 
trouble et destinée à favoriser le glissement, à partir du sym-
bolisme chrétien, vers un Symbolisme gnostique, panthéiste. 

L’article sur la subversion de l’idée de création dans 
l’œuvre de Jean Borella, paru dans le bulletin n° 13, a déjà 
fourni plusieurs exemples de cet usage frauduleux. 



~ 4 ~ 

Un autre cas des plus intéressants est celui de Jean Hani, 
helléniste universitaire, spécialiste de la religion grecque et 
membre du Centre d’Études des Mythologies de l’Université de 
Paris Nanterre. 

 

UN DOUBLE SYMBOLISME 
_______________________________ 

 
Monsieur Jean HANI a publié naguère deux ouvrages 

qui ont obtenu un certain succès parmi les catholiques de tra-
dition : "Le Symbolisme du Temple chrétien" et "La divine Li-
turgie". 

Nous les avons lus avec toute l’attention nécessaire : 
nous avons d’abord été frappés par le contenu gnostique de 
ces livres, puis un examen plus précis nous a permis de re-
connaître en Monsieur Jean HANI un vrai disciple de René 
GUÉNON. Nous avons appris aussi qu’il participait à des 
Rencontres, des Colloques ésotériques en compagnie de Mes-
sieurs Jean BORELLA, Daniel COLOGNE, Fritshof SCHUON 
et autres guénoniens bien connus. 

Une telle situation aurait dû mettre en garde les chré-
tiens et surtout les prêtres contre une lecture si dangereuse. 
Hélas ! nous savons d’expérience que nos amis traditionnels 
se plongent, tête baissée et yeux fermés (si l’on peut dire), 
dans toute une littérature ésotérique qui leur parait la quin-
tessence de la Mystique ; ils ne voient pas que ces messieurs 
les Gnostiques leur tendent un piège aussi vieux que le Chris-
tianisme : faire passer à travers des formules symboliques 
toute la doctrine panthéiste et fondamentalement antichré-
tienne des premiers gnostiques. 

Monsieur Jean HANI distingue deux symbolismes : 
1) Un Symbolisme d’ordre théologique, celui qui est en-
seigné à travers la Révélation et la Liturgie chrétienne 
depuis l’origine de l’Église et que tous les chrétiens bap-
tisés connaissent bien : l’eau du baptême, le pain eucha-



~ 5 ~ 

ristique, le lys de la pureté, le sang des martyrs, etc... Il 
correspond, nous dit Monsieur HANI à un premier sens 
du mot Tradition, celui qui désigne « les canons ecclésias-
tiques propres à l’art chrétien comme tel ». 
2) Un Symbolisme d’ordre cosmologique, qui corres-
pond à un autre sens du mot Tradition, celui qui désigne 
« les canons universels de l’Art Sacré, déduits des con-
naissances métaphysiques ». 
Une première remarque s’impose d’emblée : le Symbo-

lisme de l’Église est présenté comme un usage particulier, lo-
cal, d’un Symbolisme plus universel, non enseigné par l’Église, 
mais tiré ou "déduit" d’une Métaphysique. Nous verrons par 
la suite du livre que cette Métaphysique n’est pas autre chose 
que l’éternel panthéisme des Gnostiques et nous le démontre-
rons par les citations les plus claires et les plus probantes. 

Le Symbolisme théologique que l’auteur décrit est bien 
celui de l’Église catholique et il accumule alors les références 
scripturaires et celles des Pères de l’Église pour bien montrer 
que son propos est orthodoxe ; mais en cours de chapitre, il 
fait dévier son discours vers le Symbolisme cosmologique, 
sans crier gare, pourrait-on dire. 

À ce moment, il ne donne plus aucune référence expli-
cite. Dès qu’il s’agit de ce Symbolisme, en fait panthéiste, la 
Tradition de l’Église ne lui fournit plus de références ortho-
doxes. Mais Monsieur HANI connaît très bien les nombreuses 
références qu’il aurait pu emprunter aux Gnostiques des pre-
miers siècles. Elles sont énumérées à longueur de pages dans 
le "Contra Haereses" de Saint Irénée. Il se garde pourtant 
bien de les citer, car alors son propos ne paraîtrait plus tout 
à fait orthodoxe. 

Il retient seulement quelques formules d’écrivains non 
condamnés, mais imprégnés de néo-platonisme, comme De-
nys l’Aréopagite (le pseudo-Denys), auteur ecclésiastique 
longtemps confondu avec Saint Denys et dont le prestige pour 
cela avait été grand au Moyen-Âge, et Saint Clément d’Alex-
andrie dont nous reparlerons. Ce sont les références habi-



~ 6 ~ 

tuelles de Monsieur Jean BORELLA. Pour le reste le lecteur 
en est réduit à consulter la bibliographie en fin de volume, qui 
est tout à fait suggestive : on y trouve surtout des auteurs 
francs-maçons. 

Il faut en conclure que le premier Symbolisme est bien 
l’Enseignement constant de l’Église et que le second a été in-
troduit subrepticement par nos modernes gnostiques. Il n’ap-
partient pas à la Tradition de l’Église qui l’a rejeté dès les 
premiers siècles. C’est parce qu’il est inconnu aujourd’hui que 
Monsieur Jean HANI et ses amis guénoniens peuvent lui re-
donner un prestige tout neuf et d’apparence orthodoxe. 

Mais il y a plus : « Les symboles théologiques, nous dit 
Monsieur HANI, ne sont le plus souvent compréhensibles que 
par référence à des symboles cosmologiques qui leur sont sous-
jacents et pour ainsi dire les sous-tendent et ceci pour la raison 
bien simple (0 F1) que l’Homme, étant immergé dans le monde 
sensible, doit rejoindre le divin à travers la "figure" de ce 
monde, justement avec l’aide de l’Art ». 

 
Les Pères de l’Église n’avaient pas compris que chaque 

symbole a une double signification, celle qui est enseignée par 
eux et une autre, secrète, ésotérique, qu’ils n’ont pas ensei-
gnée, si bien que leurs symboles sont incompréhensibles pour 
celui qui n’aura pas étudié la Métaphysique de René GUÉ-
NON. 

Les symboles cosmologiques sont les vrais symboles, 
puisqu’ils sont universels et nécessaires, alors que les Sym-
boles théologiques sont une forme particulière, propre à l’É-
glise, donc non marqués d’un caractère universel. Ils ont un 
sens exotérique, quelconque, banal, sans intérêt et c’est pour-
quoi, nous dit Jean HANI, « Nous tenterons de retrouver le 
Symbolisme cosmologique sous-jacent », le vrai donc, celui 

 
1 "Pour la raison bien simple que" est admirable. Nous avions ignoré 
jusqu'à ce jour que l'immersion dans le sensible était la raison suf-
fisante des symboles cosmologiques. 



~ 7 ~ 

pour lequel le livre a été rédigé. Apprendre aux Chrétiens que 
l’Église a ignoré depuis toujours le vrai sens de Symboles 
qu’elle n’a jamais bien compris et qu’elle a donc utilisés à 
contre-sens. Nous sommes ici en pleine Gnose maçonnique. 

« Il faut, nous dit René GUÉNON, restituer à la doctrine 
du Catholicisme intégral, sans rien changer à la forme reli-
gieuse sous laquelle elle se présente au dehors (exotérisme), le 
sens profond qu’elle a en elle-même (ésotérisme), mais dont 
ses représentants actuels paraissent n’avoir plus conscience 
non plus que de son unité essentielle avec les autres formes 
traditionnelles... » (cité dans "De la Gnose à l’Œcuménisme", 
page 46). 

La Franc-Maçonnerie nous dit également : « Toutes les 
Religions qui ont existé jusqu’ici ont eu un fond de vérité (éso-
térisme) et toutes l’ont recouvert d’erreurs, l’ont corrompue et 
mélangé à des fictions "exotérisme" », (id. p. 32). Voilà les 
vraies sources du Symbolisme de Monsieur Jean HANI. 

 

LE CAS DE SAINT CLÉMENT  
D’ALEXANDRIE 
__________________ 

 
Nous ignorons tout de la vie de Saint Clément d’Alexan-

drie. Nous le connaissons seulement par ses œuvres, en par-
ticulier, les "Stromates". Selon Saint Clément la Gnose sup-
pose la foi, mais la dépasse. Elle ajoute à cette foi l’intelli-
gence des vérités, jusqu’à une science infaillible, ou parfaite 
compréhension. Le Gnostique croit et sait. Il est arrivé, par 
son ascension de l’âme, jusqu’à la perfection. Il contemple 
Dieu : c’est la "Théoria" ou "Epopteia". 

Mais le langage de Saint Clément est très équivoque : 
par le mot "théoria", il désigne tantôt la vision béatifique dans 
l’au-delà, tantôt la contemplation surnaturelle, tantôt la con-
naissance rationnelle de Dieu. Il est imprégné de néo-plato-
nisme. On trouve chez lui des idées justes, des erreurs, des 



~ 8 ~ 

textes confus et incertains, et une lumière diffuse qui ne per-
met pas de saisir les contours réels de sa pensée. 

Le Père LEBRETON, S. J. signale que « Saint Clément 
s’abandonna à l’enthousiasme de ses maîtres pour une vie 
exempte de passions, fixée dans une contemplation perpé-
tuelle, soulevée au-dessus de l’Humanité et cette ambition très 
haute, non dépourvue d’illusion, entraîne dans la conception 
du Christianisme et particulièrement des rapports de la Foi et 
de la Gnose les conséquences les plus graves... » Son style est 
sans précision ni logique ; son esprit est perméable à toutes 
les idées. Sa fantaisie se promène sans cohérence, à travers 
tous les souvenirs sacrés et profanes, d’où une vraie difficulté 
à en saisir la suite. 

Saint Clément veut distinguer, comme nos modernes 
gnostiques, une vraie Gnose d’une fausse Gnose, et comme 
eux également, il tient beaucoup à cette distinction, pour se 
démarquer des Gnostiques, condamnés. Puis au cours de son 
œuvre il s’efforce de réintroduire sans clarté l’essentiel du 
contenu de la Gnose hérétique. 

Si le mot "Gnose" garde son sens grec ordinaire de "con-
naissance", on ne voit pas la raison d’être d’une telle insis-
tance. Et il s’agit d’une querelle de mots, il est très facile de 
mettre les points sur les “ i ” et de renoncer à un mot qui fait 
difficulté. Dans toutes les polémiques, les Gnostiques, au con-
traire, s’efforcent d’imposer d’abord le mot, puis dans la suite 
de leurs exposés, ils font pénétrer un sens nouveau et inouï 
du mot "connaissance". 

Dans toute intelligence ordinaire, la "connaissance" est 
une opération de l’esprit qui reçoit en lui la forme des objets 
connus. Il y a donc bien une identification avec l’objet, mais 
seulement par la forme intelligible, non par la substance. Ce 
qui veut dire que cette identité est formelle et non réelle. L’ob-
jet connu, tout en étant présent dans l’esprit, reste, présent 
hors de lui, dans sa substance, en lui-même. 

Par le mot "Gnose", nos modernes Gnostiques enten-
dent une identification réelle avec l’objet connu. Nous deve-



~ 9 ~ 

nons la chose connue. Il s’agit d’une connaissance réifiante, 
qui produit en nous la substance de la chose. Donc, pour eux, 
connaître Dieu par la Gnose, c’est réellement devenir Dieu, 
c’est "coïncider" avec Lui au point de ne faire plus qu’UN, ce 
qu’ils appellent « le Retour à l’Unité Primordiale ». Qui ne voit 
par là que la raison d’être du choix de ce mot "La Gnose" a 
son fondement dans une doctrine nouvelle, totalement con-
traire à l’enseignement de l’Église. 

Par ailleurs, Saint Clément enseigne qu’il existe une 
tradition secrète, un enseignement ésotérique donc, des mys-
tères et des initiations. BOSSUET, dans sa polémique contre 
Fénelon (1F1), s’est élevé avec énergie contre cette prétention 
de Saint Clément. 

« Ces traditions secrètes ont été dans l’Église une source 
d’hérésies. C’était le dernier refuge des Manichéens et des 
autres sectes de cette nature, de dire qu’il y avait des secrets de 
religion qui n’étaient pas révélés à tous les fidèles. Saint Irénée 
et Saint Épiphane ont condamné ces traditions. Saint Augus-
tin a combattu cette erreur des secrets de religion cachés aux 
fidèles dans deux traités sur Saint Jean... Pour qu’on établisse 
le principe que ces traditions étaient soigneusement cachées, 
ajoute BOSSUET, il s’ensuit que les Pères n’auraient osé s’en 
expliquer qu’à demi-mots, de sorte que leurs expressions sur ce 
grand mystère devant être enveloppées, il sera aisé, sous ce 
prétexte, de faire dire aux Saint Docteurs tout ce qu’on vou-
dra. » 

 
On ne pouvait mieux dire. Si les Apôtres et les Pères de 

l’Église avaient connu le Symbolisme cosmologique dont parle 
Monsieur HANI, ils l’auraient tenu secret et leur duplicité 
d’alors devrait aujourd’hui leur faire perdre tout crédit parmi 
les Chrétiens. 

 
 

1 À l'occasion de la lecture d'un ouvrage secret et inédit de Fénelon, 
intitulé : "Le Gnostique de Saint Clément d'Alexandrie". 



~ 10 ~ 

LES FORMULES DU PANTHÉISME 
_______________________________________ 

 
Monsieur Jean HANI, comme tout bon gnostique qui 

reste conséquent avec lui-même, affectionne le mot "Cosmos". 
Si le mot "cosmos" ne désignait pas autre chose que ce 

que nous nommons l’Univers, on ne voit pas la raison d’être 
d’un tel choix de vocabulaire. Mais en fait, le mot "Cosmos" 
porte en lui-même une conception nouvelle de l’Univers et 
nous verrons qu’elle est totalement contraire à l’enseigne-
ment de l’Église. 

L’Univers, c’est l’ensemble des êtres qui composent la 
création. Chacun de ces êtres possède sa réalité propre, sa 
substance. Il constitue une individualité bien distincte de 
celle des autres. Quand il s’agit des hommes, on parle de per-
sonnalité, qui nous pose dans notre espèce comme un être sin-
gulier, unique, non interchangeable. La multiplicité et la va-
riété des êtres qui peuplent l’Univers constitue une Unité 
d’Ordre, mais non de Substance. L’Univers n’est pas autre 
chose que les êtres qui le peuplent. Lui-même ; l’Univers, 
n’est pas une chose, ni un être ; il est le nom qui sert à dési-
gner cette collection d’êtres ; mais cette collection n’a pas 
d’existence propre. Il ne faudrait pas "réifier" un vocable com-
mode pour substantifier ce qu’il désigne. 

Le Cosmos est bien au contraire le mot propre pour dé-
signer un seul être, IMMENSE, INFINI, formé d’une seule 
substance et dont les êtres qui le peuplent ne sont que des 
fragments éclatés, des morceaux dispersés qu’il faudrait réu-
nir en un seul conglomérat. Les Gnostiques sont obligés de 
concevoir que cet immense "Cosmos" est parcouru par un 
souffle vital, une énergie interne, dite cosmique, commune à 
tous ses éléments. Nous sommes, avec le Vitalisme, en plein 
panthéisme, et les attributs de la divinité sont portés par le 
"Cosmos". Tout ceci est absolument contraire à l’enseigne-
ment constant de l’Église. Il faut toujours manifester une 
grande méfiance à l’égard de celui qui emploie le mot "Cos-



~ 11 ~ 

mos" en sachant bien que ce dernier sous-tend une philoso-
phie panthéiste. 

Écoutons sur ce point Monsieur Jean HANI : « Le monde 
est un organisme harmonieux, hiérarchisé, dont on trouve la 
formulation chrétienne chez Denys l’Aréopagite et par celui-ci 
on remonte à Platon... » 

« La création, c’est essentiellement le COSMOS succé-
dant au CHAOS, c’est à dire l’Ordre, l’organisation au dé-
sordre, au "tohu-bohu" de la Genèse. Ordo ab chao. C’est l’Es-
prit pénétrant la Substance informe. De même, l’Architecte fa-
brique un édifice organique à partir de la matière brute et 
dans cette réalisation, il imite le créateur qu’ON a appelé, à la 
suite de Platon, le Grand Architecte de l’Univers, parce que, 
dit encore le Philosophe, "Dieu est Géomètre". La Géométrie, 
base de l’Architecture, fut, jusqu’au début de l’époque mo-
derne, une science sacrée dont la formulation pour l’Occident 
vient précisément du "Timée" de Platon et par celui-ci remonte 
aux Pythagoriciens » (p. 45 du "Symbolisme du Temple Chré-
tien"). 

 
Voilà une belle page d’anthologie maçonnique ! Il suffit 

de relire les pp. 55 et 36 du livre "De la Gnose à l’Œcumé-
nisme" pour y retrouver développées toutes les formules ci-
dessus. "ON" a appelé le Créateur le Grand Architecte de 
l’Univers. Qui ? ON ? Nous savons pour l’avoir étudié par ail-
leurs que ce dernier n’est pas autre chose que le Serpent dans 
la pensée des Maîtres de l’Ordre. Ils l’ont toujours redit dans 
leurs conciliabules secrets. Pourquoi l’Architecture est-elle 
une science sacrée ? Parce qu’elle est pratiquée dans des rites 
secrets ceux des loges maçonniques, qu’elle est « le Grand 
Œuvre » enseigné par Pythagore au dire des Princes du Su-
blime Secret, etc... etc... Monsieur Jean HANI, avec de telles 
formules, voudra nous faire croire qu’il n’est pas franc-ma-
çon... 

Et si nous voulons comprendre ce texte à la lumière de 
la philosophie du sens commun, nous tomberons dans des 



~ 12 ~ 

perplexités insolubles. Qu’est-ce que cet Ordre provenant du 
Chaos (Ordo ab Chao) ? Le Chaos, n’étant que la négation de 
l’Ordre, n’a pas d’existence propre. Il n’y a donc ni succession 
dans le temps, ni production de l’un par l’autre. Qu’est-ce que 
cette « substance informe » ou cette « matière brute » ? Ce n’est 
rien du tout. On ne peut ordonner un édifice organique à par-
tir du "Rien". L’Architecte en question est-il un créateur ? et, 
sinon, qui a créé cette matière informe dont il a eu besoin pour 
construire son COSMOS ? Autant de questions préliminaires 
auxquelles le texte de Monsieur Jean HANI ne permet pas de 
donner le moindre commencement de réponse. 

« Le Temple, nous dit-il, représente, il est la Nature ré-
générée, comme l’Église... (formule panthéiste). Il l’est dans la 
mesure où par sa construction même et sa structure, il montre 
déjà l’Esprit descendant dans la Substance, l’Esprit imma-
nent par ses Énergies à l’Ordre du Monde. Le Temple est un 
COSMOS sacralisé et offert » (p. 49). 

 
On retrouve dans ce texte, l’Immanence vitale, chère à 

nos modernistes, l’Énergie cosmique ou élan vital, chers à 
Bergson et à ses disciples. Quant à la descente de l’Esprit 
dans la Substance, il faut pour en comprendre la signification, 
relire tout le premier chapitre du livre "De la Gnose à l’Œcu-
ménisme". 

 

LE RETOUR À L’ÉTAT PRIMORDIAL 
_________________________________________ 

 
Monsieur Jean HANI écrit, p. 65 : « De même que le 

Temple total, dans son plan, le Sanctuaire, dans son élévation, 
représente tout à le fois, l’Homme Archétype et la croissance 
spirituelle de l’individu humain jusqu’à sa coïncidence avec 
son Archétype, jusqu’à la "Stature du Christ" comme dit Saint 
Paul. » 



~ 13 ~ 

Voici d’autres formules de monsieur HANI : « L’arrêt de 
la rotation du monde et sa fixation dans un état final est la 
Restauration de l’État primordial » (p. 37) « La coupole du 
transept est fréquemment surmontée d’une croix ou d’une 
flèche élancée qui matérialise l’axe de la voute, ce qui signifie 
la Sortie hors du Cosmos. (Vous ne le saviez pas !) à l’imita-
tion du Christ qui, lors de l’Ascension, monta au dessus de 
tous les cieux » (p. 38). 

 
Toute la Métaphysique (?) de René GUÉNON se re-

trouve dans de telles formules : l’homme Archétype pour dé-
signer le Christ, avec qui l’individu doit coïncider (dixit Saint 
Paul, parait-il). L’Ascension du Christ « au dessus de tous les 
cieux » et non au ciel tout simplement signifierait la « Sortie 
hors du Cosmos ». Il n’est pas possible de se moquer plus im-
pudemment de l’Écriture Sainte en voulant la ramener systé-
matiquement aux élucubrations des Gnostiques. 

Citons ce texte à propos du Labyrinthe (p. 108 et 109). 
Nous y retrouverons, résumé, tout l’enseignement de René 
GUÉNON : le Voyage au centre, la distinction entre corps, 
âme, mental, esprit ; l’expression « le Soi de l’Homme », réali-
ser le Soi, les enveloppes de l’individu, le Royaume de Dieu 
identifié avec le centre du Monde, la concentration sur le Soi, 
etc... etc... Ce n’est pas du français, c’est du jargon gnostique, 
tel qu’on peut le lire à longueur de pages dans les ouvrages 
occultistes ou ésotériques qui encombrent aujourd’hui les li-
brairies. 

« On mesure alors, l’importance et le regain de 
sens que prend, dans cette perspective, la déambula-
tion du fidèle médiéval dans le lacis mystique. Ce 
n’était point, comme le disait assez légèrement Cister-
nay, chanoine de Chartres, un "amuse-fol auquel ceux 
qui n’ont rien à faire perdaient leur temps à tourner". 
L’éminente dignité de ce pèlerinage, comme d’ailleurs 
de n’importe quel pèlerinage, tient au fait qu’il sym-



~ 14 ~ 

bolise le vrai pèlerinage, le vrai "voyage au centre" qui 
est un "voyage intérieur" à la recherche du Soi. 

« Le Soi de l’homme ne s’identifie ni avec son 
corps, domaine des sensations, ni avec son âme, do-
maine des sentiments, ni avec son mental, domaine 
des idées et de la raison, ni avec son esprit... ou pour 
employer le langage, son cœur. 

« Cet esprit, ce cœur est encore appelé suivant 
les Écoles Spirituelles, le "fond", le "château inté-
rieur", la "fine pointe" ou la "cime de l’âme". C’est là 
que réside l’essence humaine, "l’image de Dieu en 
l’Homme", c’est là le centre de son être. 

« Et tout le travail spirituel, le but unique de la 
vie, l’unum necessarium, c’est de "réaliser" ce Soi, 
c’est-à-dire de prendre conscience, avec la grâce de 
Dieu, d’une façon non pas discursive, mais vitale et 
ontologique, que cela seul est notre être véritable, de 
sorte que toutes les autres enveloppes de l’individu se 
résorbent en ce centre vivant et lumineux, qui est "le 
Royaume de Dieu en nous" et qui, en vertu de l’analo-
gie entre le macrocosme et le microcosme humain, 
s’identifie au Centre du Monde. L’Homme qui, par la 
grâce de Dieu, s’est établi en ce centre, voit tout, le 
monde et soi, avec l’œil même de Dieu. » 
 

« Dans l’effort, long et difficile, de concentration 
qu’il doit faire sur lui-même pour opérer cette percée au 
Centre, l’Esprit a besoin d’être soutenu par des sup-
ports extérieurs, qui canalisent les courants sensible et 
mental et les fassent rentrer dans la perspective du but, 
aidant ainsi l’Homme à trouver son propre centre. 
C’est là le rôle des images, quelles qu’elles soient. » 
 
Voilà un langage qui n’a plus rien de chrétien. Les réfé-

rences à des formules scripturaires ne sont pas destinées à 



TABLE DES MATIÈRES 

LES PIÈGES DU SYMBOLISME :  LE CAS DE JEAN HANI 3 
UN DOUBLE SYMBOLISME ..................................................... 4 
LE CAS DE SAINT CLÉMENT  D’ALEXANDRIE ..................... 7 
LES FORMULES DU PANTHÉISME .......................................10 
LE RETOUR À L’ÉTAT PRIMORDIAL .....................................12 
LA THÉURGIE OU DIVINISATION .........................................15 

À LA DÉCOUVERTE DE L’ISLAM – II ....................................19 
DES QUATRE PREMIERS KHALIFES À LA PRINCIPAUTÉ 
DES TURCS ................................................................................19 

LES QUATRE PREMIERS KHALIFES (632-660)...................19 
LES QUATRE ÉCOLES SUNNITES .......................................24 
LES DIVISIONS DES PARTISANS D’ALI ..............................25 

LA DYNASTIE DES UMAYYADES (660-750) ...........................27 

LA DYNASTIE DES ABBASIDES (750-1050) ...........................41 

L’INITIATION AUX PETITS MYSTÈRES DANS 
L’ANTHROPOSOPHIE DE RUDOLF STEINER ....................55 

LES ORGANES DE LA CLAIRVOYANCE ................................56 
LA VISION SPIRITUELLE ........................................................58 
LES OREILLES DE L’ÂME .......................................................60 
TROIS ORDRES D’INFORMATIONS ........................................61 
L’ŒIL SPIRITUEL .....................................................................62 

DES ENTITÉS FLUORESCENTES ...........................................64 
LES MYSTÈRES MINEURS ......................................................67 
L’ÉPREUVE DU FEU ................................................................68 
L’ÉPREUVE DE L’EAU..............................................................70 



L’ÉPREUVE DE L’AIR .............................................................. 71 
DEUX BOISSONS ..................................................................... 73 
GARDE-FOU.............................................................................. 75 

DE L’ÂME HUMAINE – II ......................................................... 79 

LES FORCES ANTAGONISTES  AU LIBAN ......................... 91 

LES FORCES CHRÉTIENNES ................................................. 91 
LES PALESTINIENS ................................................................ 95 
LES SHÎ’ITES .......................................................................... 98 
LES SUNNITES .................................................................... 104 
LES DRUZES ......................................................................... 104 
PETITS GROUPES ............................................................... 106 
L’ARMÉE SYRIENNE .......................................................... 106 

TÉMOIGNAGE SUR LES ORIGINES DE LA 
RÉVOLUTION LITURGIQUE  
– 2ÈME ÉDITION – .................................................................. 109 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

13 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-070-1 


	Les pièges du symbolisme :  le cas de Jean Hani
	UN DOUBLE SYMBOLISME
	LE CAS DE SAINT CLÉMENT  D’ALEXANDRIE
	LES FORMULES DU PANTHÉISME
	LE RETOUR À L’ÉTAT PRIMORDIAL
	LA THÉURGIE OU DIVINISATION

	À LA DÉCOUVERTE DE L’ISLAM – II
	DES QUATRE PREMIERS KHALIFES  À LA PRINCIPAUTÉ DES TURCS
	LES QUATRE PREMIERS KHALIFES (632-660)
	LES QUATRE ÉCOLES SUNNITES
	LES DIVISIONS DES PARTISANS D’ALI

	LA DYNASTIE DES UMAYYADES (660-750)
	LA DYNASTIE DES ABBASIDES (750-1050)

	L’initiation aux petits mystères dans l’anthroposophie de  Rudolf Steiner
	LES ORGANES DE LA CLAIRVOYANCE
	LA VISION SPIRITUELLE
	LES OREILLES DE L’ÂME
	TROIS ORDRES D’INFORMATIONS
	L’ŒIL SPIRITUEL
	DES ENTITÉS FLUORESCENTES
	LES MYSTÈRES MINEURS
	L’ÉPREUVE DU FEU
	L’ÉPREUVE DE L’EAU
	L’ÉPREUVE DE L’AIR
	DEUX BOISSONS
	GARDE-FOU

	De L’ÂME humaine – II
	LES FORCES ANTAGONISTES  AU LIBAN
	LES FORCES CHRÉTIENNES
	LES PALESTINIENS
	Shî’ites
	LES SUNNITES
	LES DRUZES
	PETITS GROUPES
	L’ARMÉE SYRIENNE

	Témoignage sur les origines de la  Révolution Liturgique



