SOCIETE
AUGUSTIN
BARRUEL

v CENTRE D’ETUDES ET DE RECHERCHES

SUR LA PENETRATION ET LE DEVELOPPEMENT

DE LA REVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME

\ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON

(cette adresse n’est plus actuelle — NDE)

e

)




LES PIEGES DU SYMBOLISME :
LE CAS DE JEAN HANI 3

A LA DECOUVERTE DE L’ ISLAM - II 19

L'INITIATION AUX PETITS MYSTERES DANS
L'ANTHROPOSOPHIE DE RUDOLF STEINER 55

DE L’ AME HUMAINE - II 79
LES FORCES ANTAGONISTES AU LIBAN 91

TEMOIGNAGE SUR LES ORIGINES DE LA
REVOLUTION LITURGIQUE 109

— 2EME EDITION -

SOMMAIRE N° 15

— 1986 —




LES PIEGES DU SYMBOLISME :
LE CAS DE JEAN HANI

Jean Hani (1917 - 2012)

Le symbolisme est lutilisation des éléments matériels
pour évoquer, et mieux faire comprendre, les réalités spiri-
tuelles : cest donc un procédé commun a tous les temps, tous
les peuples, toutes les religions.

Le Christianisme, lui aussi, a recouru au symbolisme
pour exprimer ses propres réalités, et il l'a fait en se servant
d’éléments naturels universels.

On saisit facilement quelles ambiguités peut recéler un
tel recours, et il nous faudra un jour prochain publier une
étude sur cette importante question de l'intérét et du danger
du Symbolisme. Mais aujourd’hui nous voici, au dela de l'am-
biguité naturelle, en présence d’'une utilisation volontairement
trouble et destinée a favoriser le glissement, & partir du sym-
bolisme chrétien, vers un Symbolisme gnostique, panthéiste.

L’article sur la subversion de lidée de création dans
l'ceuvre de Jean Borella, paru dans le bulletin n° 13, a déja
fourni plusieurs exemples de cet usage frauduleux.



Un autre cas des plus intéressants est celui de Jean Hani,
helléniste universitaire, spécialiste de la religion grecque et
membre du Centre d’Etudes des Mythologies de I’'Université de
Paris Nanterre.

UN DOUBLE SYMBOLISME

Monsieur Jean HANI a publié naguére deux ouvrages
qui ont obtenu un certain succes parmi les catholiques de tra-
dition : "Le Symbolisme du Temple chrétien" et "La divine Li-
turgie’.

Nous les avons lus avec toute I'attention nécessaire :
nous avons d’abord été frappés par le contenu gnostique de
ces livres, puis un examen plus précis nous a permis de re-
connaitre en Monsieur Jean HANI un vrai disciple de René
GUENON. Nous avons appris aussi qu’il participait a des
Rencontres, des Colloques ésotériques en compagnie de Mes-
sieurs Jean BORELLA, Daniel COLOGNE, Fritshof SCHUON

et autres guénoniens bien connus.

Une telle situation aurait dii mettre en garde les chré-
tiens et surtout les prétres contre une lecture si dangereuse.
Hélas ! nous savons d’expérience que nos amis traditionnels
se plongent, téte baissée et yeux fermés (si I'on peut dire),
dans toute une littérature ésotérique qui leur parait la quin-
tessence de la Mystique ; ils ne voient pas que ces messieurs
les Gnostiques leur tendent un piége aussi vieux que le Chris-
tianisme : faire passer a travers des formules symboliques
toute la doctrine panthéiste et fondamentalement antichré-
tienne des premiers gnostiques.

Monsieur Jean HANI distingue deux symbolismes :

1) Un Symbolisme d’ordre théologique, celui qui est en-
seigné a travers la Révélation et la Liturgie chrétienne
depuis lorigine de I'Eglise et que tous les chrétiens bap-
tisés connaissent bien : I'eau du baptéme, le pain eucha-




ristique, le lys de la pureté, le sang des martyrs, etc... Il
correspond, nous dit Monsieur HANI a un premier sens
du mot Tradition, celui qui désigne « les canons ecclésias-
tiques propres a lart chrétien comme tel ».

2) Un Symbolisme d’ordre cosmologique, qui corres-
pond a un autre sens du mot Tradition, celui qui désigne
« les canons universels de UArt Sacré, déduits des con-
naissances métaphysiques ».

Une premiere remarque s'impose d’emblée : le Symbo-
lisme de 1’Eglise est présenté comme un usage particulier, lo-
cal, d'un Symbolisme plus universel, non enseigné par I’Eglise,
mais tiré ou "déduit" d'une Métaphysique. Nous verrons par
la suite du livre que cette Métaphysique n’est pas autre chose
que I'éternel panthéisme des Gnostiques et nous le démontre-
rons par les citations les plus claires et les plus probantes.

Le Symbolisme théologique que 'auteur décrit est bien
celui de I'Eglise catholique et il accumule alors les références
scripturaires et celles des Péres de I'Eglise pour bien montrer
que son propos est orthodoxe ; mais en cours de chapitre, il
fait dévier son discours vers le Symbolisme cosmologique,
sans crier gare, pourrait-on dire.

A ce moment, il ne donne plus aucune référence expli-
cite. Deés qu’il s’agit de ce Symbolisme, en fait panthéiste, la
Tradition de 1’Eglise ne lui fournit plus de références ortho-
doxes. Mais Monsieur HANI connait trés bien les nombreuses
références qu’il aurait pu emprunter aux Gnostiques des pre-
miers siécles. Elles sont énumérées a longueur de pages dans
le "Contra Haereses" de Saint Irénée. Il se garde pourtant
bien de les citer, car alors son propos ne paraitrait plus tout
a fait orthodoxe.

Il retient seulement quelques formules d’écrivains non
condamnés, mais imprégnés de néo-platonisme, comme De-
nys I'Aréopagite (le pseudo-Denys), auteur ecclésiastique
longtemps confondu avec Saint Denys et dont le prestige pour
cela avait été grand au Moyen-Age, et Saint Clément d’Alex-
andrie dont nous reparlerons. Ce sont les références habi-

~5~



tuelles de Monsieur Jean BORELLA. Pour le reste le lecteur
en est réduit a consulter la bibliographie en fin de volume, qui
est tout a fait suggestive : on y trouve surtout des auteurs
francs-macons.

Il faut en conclure que le premier Symbolisme est bien
I’Enseignement constant de I’Eglise et que le second a été in-
troduit subrepticement par nos modernes gnostiques. Il n’ap-
partient pas a la Tradition de l’Eglise qui I'a rejeté des les
premiers siecles. C’est parce qu’il est inconnu aujourd’hui que
Monsieur Jean HANI et ses amis guénoniens peuvent lui re-
donner un prestige tout neuf et d’apparence orthodoxe.

Mais il y a plus : « Les symboles théologiques, nous dit
Monsieur HANI, ne sont le plus souvent compréhensibles que
par référence a des symboles cosmologiques qui leur sont sous-
jacents et pour ainsi dire les sous-tendent et ceci pour la raison
bien simple (1) que 'Homme, étant immergé dans le monde
sensible, doit rejoindre le divin a travers la "figure” de ce
monde, justement avec l'aide de I’Art ».

Les Péres de 1’Eglise n’avaient pas compris que chaque
symbole a une double signification, celle qui est enseignée par
eux et une autre, secréte, ésotérique, qu’ils n'ont pas ensei-
gnée, si bien que leurs symboles sont incompréhensibles pour
celui qui n’aura pas étudié la Métaphysique de René GUE-
NON.

Les symboles cosmologiques sont les vrais symboles,
puisqu’ils sont universels et nécessaires, alors que les Sym-
boles théologiques sont une forme particuliére, propre a 'E-
glise, donc non marqués d’'un caractére universel. Ils ont un
sens exotérique, quelconque, banal, sans intérét et c’est pour-
quoil, nous dit Jean HANI, « Nous tenterons de retrouver le
Symbolisme cosmologique sous-jacent », le vrai donc, celui

L "Pour la raison bien simple que" est admirable. Nous avions ignoré
jusqu'a ce jour que l'immersion dans le sensible était la raison suf-
fisante des symboles cosmologiques.

~6~



pour lequel le livre a été rédigé. Apprendre aux Chrétiens que
I'Eglise a ignoré depuis toujours le vrai sens de Symboles
qu’elle n’a jamais bien compris et qu'elle a donc utilisés a
contre-sens. Nous sommes ici en pleine Gnose magonnique.

« Il faut, nous dit René GUENON, restituer a la doctrine
du Catholicisme intégral, sans rien changer a la forme reli-
gieuse sous laquelle elle se présente au dehors (exotérisme), le
sens profond qu'elle a en elle-méme (ésotérisme), mais dont
ses représentants actuels paraissent n'avoir plus conscience
non plus que de son unité essentielle avec les autres formes
traditionnelles... » (cité dans "De la Gnose a I'Ecuménisme”,
page 46).

La Franc-Magonnerie nous dit également : « Toutes les
Religions qui ont existé jusqu’ici ont eu un fond de vérité (éso-
térisme) et toutes l'ont recouvert d’erreurs, l'ont corrompue et
mélangé & des fictions "exotérisme"», (id. p. 32). Voila les
vraies sources du Symbolisme de Monsieur Jean HANI.

LE CAS DE SAINT CLEMENT
D’ALEXANDRIE

Nous ignorons tout de la vie de Saint Clément d’Alexan-
drie. Nous le connaissons seulement par ses ceuvres, en par-
ticulier, les "Stromates”. Selon Saint Clément la Gnose sup-
pose la foi, mais la dépasse. Elle ajoute a cette foi l'intelli-
gence des vérités, jusqu’a une science infaillible, ou parfaite
compréhension. Le Gnostique croit et sait. Il est arrivé, par
son ascension de I'ame, jusqu’a la perfection. Il contemple
Dieu : c’est la "Théoria" ou "Epopteia".

Mais le langage de Saint Clément est tres équivoque :
par le mot "théoria", il désigne tantot la vision béatifique dans
I'au-dela, tantot la contemplation surnaturelle, tantot la con-
naissance rationnelle de Dieu. Il est imprégné de néo-plato-
nisme. On trouve chez lui des idées justes, des erreurs, des



textes confus et incertains, et une lumiere diffuse qui ne per-
met pas de saisir les contours réels de sa pensée.

Le Péere LEBRETON, S. J. signale que « Saint Clément
s‘abandonna a lenthousiasme de ses maitres pour une vie
exempte de passions, fixée dans une contemplation perpé-
tuelle, soulevée au-dessus de ’Humanité et cette ambition tres
haute, non dépourvue d’illusion, entraine dans la conception
du Christianisme et particuliérement des rapports de la Foi et
de la Gnose les conséquences les plus graves... » Son style est
sans précision ni logique ; son esprit est perméable a toutes
les 1dées. Sa fantaisie se promeéne sans cohérence, a travers
tous les souvenirs sacrés et profanes, d’ou une vraie difficulté
a en saisir la suite.

Saint Clément veut distinguer, comme nos modernes
gnostiques, une vraie Gnose d'une fausse Gnose, et comme
eux également, il tient beaucoup a cette distinction, pour se
démarquer des Gnostiques, condamnés. Puis au cours de son
ceuvre 1l s’efforce de réintroduire sans clarté I'essentiel du
contenu de la Gnose hérétique.

Si le mot "Gnose" garde son sens grec ordinaire de "con-
naissance”, on ne voit pas la raison d’étre d’'une telle insis-
tance. Et il s’agit d'une querelle de mots, il est tres facile de
mettre les points sur les “1” et de renoncer a un mot qui fait
difficulté. Dans toutes les polémiques, les Gnostiques, au con-
traire, s’efforcent d'imposer d’abord le mot, puis dans la suite
de leurs exposés, ils font pénétrer un sens nouveau et inoui
du mot "connaissance".

Dans toute intelligence ordinaire, la "connaissance" est
une opération de I'esprit qui recoit en lui la forme des objets
connus. Il y a donc bien une identification avec 'objet, mais
seulement par la forme intelligible, non par la substance. Ce
qui veut dire que cette identité est formelle et non réelle. L’ob-
jet connu, tout en étant présent dans I'esprit, reste, présent
hors de lui, dans sa substance, en lui-méme.

Par le mot "Gnose", nos modernes Gnostiques enten-
dent une identification réelle avec l'objet connu. Nous deve-

~ 8 ~



nons la chose connue. Il g’agit d'une connaissance réifiante,
qui produit en nous la substance de la chose. Donc, pour eux,
connaitre Dieu par la Gnose, c’est réellement devenir Dieu,
c’est "coincider" avec Lui au point de ne faire plus qu'UN, ce
qu’ils appellent « le Retour a I’'Unité Primordiale ». Qui ne voit
par la que la raison d’étre du choix de ce mot "La Gnose" a
son fondement dans une doctrine nouvelle, totalement con-
traire a 'enseignement de I’Eglise.

Par ailleurs, Saint Clément enseigne qu’il existe une
tradition secréte, un enseignement ésotérique donc, des mys-
teres et des initiations. BOSSUET, dans sa polémique contre
Fénelon (1), s'est élevé avec énergie contre cette prétention
de Saint Clément.

« Ces traditions secrétes ont été dans Z’E’glise une source
d’hérésies. C'était le dernier refuge des Manichéens et des
autres sectes de cette nature, de dire qu’il y avait des secrets de
religion qui n’étaient pas révélés a tous les fidéles. Saint Irénée
et Saint Epiphane ont condamné ces traditions. Saint Augus-
tin a combattu cette erreur des secrets de religion cachés aux
fidéles dans deux traités sur Saint Jean... Pour qu'on établisse
le principe que ces traditions étaient soigneusement cachées,
ajoute BOSSUET, il sensuit que les Péres n'auraient osé s'en
expliquer qu’a demi-mots, de sorte que leurs expressions sur ce
grand mystére devant étre enveloppées, il sera aisé, sous ce
prétexte, de faire dire aux Saint Docteurs tout ce qu'on vou-
dra. »

~ On ne pouvait mieux dire. Si les Apotres et les Peres de
I’Eglise avaient connu le Symbolisme cosmologique dont parle
Monsieur HANI, ils 'auraient tenu secret et leur duplicité
d’alors devrait aujourd’hui leur faire perdre tout crédit parmi
les Chrétiens.

1 A l'occasion de la lecture d'un ouvrage secret et inédit de Fénelon,
intitulé : "Le Gnostique de Saint Clément d'Alexandrie”.

~90~



LES FORMULES DU PANTHEISME

Monsieur Jean HANI, comme tout bon gnostique qui
reste conséquent avec lui-méme, affectionne le mot "Cosmos”.

Si le mot "cosmos" ne désignait pas autre chose que ce
que nous nommons I'Univers, on ne voit pas la raison d’étre
d'un tel choix de vocabulaire. Mais en fait, le mot "Cosmos"
porte en lui-méme une conception nouvelle de I'Univers et
nous verrons qu’elle est totalement contraire a l'enseigne-
ment de l’Eglise.

L’Univers, c’est 'ensemble des étres qui composent la
création. Chacun de ces étres posséde sa réalité propre, sa
substance. Il constitue une individualité bien distincte de
celle des autres. Quand il s’agit des hommes, on parle de per-
sonnalité, qui nous pose dans notre espéce comme un étre sin-
gulier, unique, non interchangeable. La multiplicité et la va-
riété des étres qui peuplent 'Univers constitue une Unité
d’Ordre, mais non de Substance. L'Univers n’est pas autre
chose que les étres qui le peuplent. Lui-méme ; I'Univers,
n’est pas une chose, ni un étre ; il est le nom qui sert a dési-
gner cette collection d’étres ; mais cette collection n’a pas
d’existence propre. Il ne faudrait pas "réifier" un vocable com-
mode pour substantifier ce qu’il désigne.

Le Cosmos est bien au contraire le mot propre pour dé-
signer un seul étre, IMMENSE, INFINI, formé d'une seule
substance et dont les étres qui le peuplent ne sont que des
fragments éclatés, des morceaux dispersés qu’il faudrait réu-
nir en un seul conglomérat. Les Gnostiques sont obligés de
concevoir que cet immense "Cosmos" est parcouru par un
souffle vital, une énergie interne, dite cosmique, commune a
tous ses éléments. Nous sommes, avec le Vitalisme, en plein
panthéisme, et les attributs de la divinité sont portés par le
"Cosmos". Tout ceci est absolument contraire a l’enseigne-
ment constant de I’Eglise. Il faut toujours manifester une
grande méfiance a 1’égard de celui qui emploie le mot "Cos-

~10 ~



mos" en sachant bien que ce dernier sous-tend une philoso-
phie panthéiste.

Ecoutons sur ce point Monsieur Jean HANI : « Le monde
est un organisme harmonieux, hiérarchisé, dont on trouve la
formulation chrétienne chez Denys I’Aréopagite et par celui-ci
on remonte a Platon... »

« La création, cest essentiellement le COSMOS succé-
dant au CHAOS, cest a dire I'Ordre, l'organisation au dé-
sordre, au "tohu-bohu" de la Genese. Ordo ab chao. C'est I’Es-
prit pénétrant la Substance informe. De méme, I’Architecte fa-
brique un édifice organique & partir de la matiére brute et
dans cette réalisation, il imite le créateur qu’ON a appelé, a la
suite de Platon, le Grand Architecte de I’'Univers, parce que,
dit encore le Philosophe, "Dieu est Géometre". La Géométrie,
base de lArchitecture, fut, jusqu'au début de lépoque mo-
derne, une science sacrée dont la formulation pour [’Occident
vient précisément du "Timée" de Platon et par celui-ci remonte
aux Pythagoriciens » (p. 45 du "Symbolisme du Temple Chré-
tien").

Voila une belle page d’anthologie magonnique ! Il suffit
de relire les pp. 55 et 36 du livre "De la Gnose a I'(Ecumé-
nisme"” pour y retrouver développées toutes les formules ci-
dessus. "ON" a appelé le Créateur le Grand Architecte de
I’Univers. Qui ? ON ? Nous savons pour 'avoir étudié par ail-
leurs que ce dernier n’est pas autre chose que le Serpent dans
la pensée des Maitres de ’Ordre. Ils I'ont toujours redit dans
leurs conciliabules secrets. Pourquoi I’Architecture est-elle
une science sacrée ? Parce qu’elle est pratiquée dans des rites
secrets ceux des loges maconniques, qu'elle est « le Grand
(Euvre » enseigné par Pythagore au dire des Princes du Su-
blime Secret, etc... etc... Monsieur Jean HANI, avec de telles
formules, voudra nous faire croire qu’il n’est pas franc-ma-
con...

Et s1 nous voulons comprendre ce texte a la lumiére de
la philosophie du sens commun, nous tomberons dans des

~11 ~



perplexités insolubles. Qu’est-ce que cet Ordre provenant du
Chaos (Ordo ab Chao) ? Le Chaos, n’étant que la négation de
I’'Ordre, n’a pas d’existence propre. I1 n’y a donc ni succession
dans le temps, ni production de I'un par 'autre. Qu’est-ce que
cette « substance informe » ou cette « matiére brute » ? Ce n’est
rien du tout. On ne peut ordonner un édifice organique a par-
tir du "Rien". I’Architecte en question est-il un créateur ? et,
sinon, qui a créé cette matiére informe dont il a eu besoin pour
construire son COSMOS ? Autant de questions préliminaires
auxquelles le texte de Monsieur Jean HANI ne permet pas de
donner le moindre commencement de réponse.

« Le Temple, nous dit-il, représente, il est la Nature ré-
générée, comme Z’E’glise... (formule panthéiste). Il l'est dans la
mesure ou par sa construction méme et sa structure, il montre
déja UEsprit descendant dans la Substance, I’Esprit imma-
nent par ses Energies & I’Ordre du Monde. Le Temple est un
COSMOS sacralisé et offert » (p. 49).

On retrouve dans ce texte, I'Immanence vitale, chére a
nos modernistes, 1’E’nergie cosmique ou élan vital, chers a
Bergson et a ses disciples. Quant a la descente de I'Esprit
dans la Substance, il faut pour en comprendre la signification,
relire tout le premier chapitre du livre "De la Gnose a I'(Ecu-
ménisme”.

LE RETOUR A L’ETAT PRIMORDIAL

Monsieur Jean HANI écrit, p. 65 : « De méme que le
Temple total, dans son plan, le Sanctuaire, dans son élévation,
représente tout a le fois, 'Homme Archétype et la croissance
spirituelle de lindividu humain jusqu'a sa coincidence avec
son Archétype, jusqu'a la "Stature du Christ” comme dit Saint
Paul. »

~12 ~



Voici d’autres formules de monsieur HANI : « L'arrét de
la rotation du monde et sa fixation dans un état final est la
Restauration de UEtat primordial » (p. 37) « La coupole du
transept est fréquemment surmontée d’une croix ou d’une
fleche élancée qui matérialise l'axe de la voute, ce qui signifie
la Sortie hors du Cosmos. (Vous ne le saviez pas!) a limita-
tion du Christ qui, lors de I’Ascension, monta au dessus de
tous les cieux » (p. 38).

Toute la Métaphysique (?) de René GUENON se re-
trouve dans de telles formules : ’'homme Archétype pour dé-
signer le Christ, avec qui I'individu doit coincider (dixit Saint
Paul, parait-il). I’Ascension du Christ « au dessus de tous les
cieux » et non au ciel tout simplement signifierait la « Sortie
hors du Cosmos ». Il n’est pas possible de se moquer plus im-
pudemment de I'Ecriture Sainte en voulant la ramener systé-
matiquement aux élucubrations des Gnostiques.

Citons ce texte a propos du Labyrinthe (p. 108 et 109).
Nous y retrouverons, résumé, tout 'enseignement de René
GUENON : le Voyage au centre, la distinction entre corps,
ame, mental, esprit ; 'expression « le Soi de ’'Homme », réali-
ser le Soi, les enveloppes de I'individu, le Royaume de Dieu
identifié avec le centre du Monde, la concentration sur le Soi,
etc... etc... Ce n'est pas du frangais, c’est du jargon gnostique,
tel qu'on peut le lire a longueur de pages dans les ouvrages
occultistes ou ésotériques qui encombrent aujourd’hui les li-
brairies.

« On mesure alors, 'importance et le regain de
sens que prend, dans cette perspective, la déambula-
tion du fidele médiéval dans le lacis mystique. Ce
n’était point, comme le disait assez légerement Cister-
nay, chanoine de Chartres, un "amuse-fol auquel ceux
qui n'ont rien a faire perdaient leur temps & tourner”.
Léminente dignité de ce pélerinage, comme d'ailleurs
de nimporte quel pélerinage, tient au fait qu’il sym-

~13 ~



bolise le vrai pélerinage, le vrai "voyage au centre" qui
est un "voyage intérieur” a la recherche du Soi.

« Le Soi de 'homme ne s’identifie ni avec son
corps, domaine des sensations, ni avec son dme, do-
maine des sentiments, ni avec son mental, domaine
des idées et de la raison, ni avec son esprit... ou pour
employer le langage, son cceur.

« Cet esprit, ce ceeur est encore appelé suivant
les Ecoles Spirituelles, le "fond", le "chdteau inté-
rieur”, la "fine pointe” ou la "cime de I'ame". Cest la
que réside lessence humaine, "l'image de Dieu en
U’Homme", cest la le centre de son étre.

« Kt tout le travail spirituel, le but unique de la
vie, ['unum necessarium, cest de "réaliser” ce Soi,
cest-a-dire de prendre conscience, avec la grice de
Dieu, d’une facon non pas discursive, mais vitale et
ontologique, que cela seul est notre étre véritable, de
sorte que toutes les autres enveloppes de lindividu se
résorbent en ce centre vivant et lumineux, qui est "le
Royaume de Dieu en nous" et qui, en vertu de l'analo-
gie entre le macrocosme et le microcosme humain,
s’identifie au Centre du Monde. L’Homme qui, par la
grace de Dieu, s'est établi en ce centre, voit tout, le
monde et soi, auec l'ceil méme de Dieu. »

« Dans leffort, long et difficile, de concentration
qu’il doit faire sur lui-méme pour opérer cette percée au
Centre, I'Esprit a besoin détre soutenu par des sup-
ports extérieurs, qui canalisent les courants sensible et
mental et les fassent rentrer dans la perspective du but,
aidant ainsi ’Homme & trouver son propre centre.
C'est la le réle des images, quelles qu’elles soient. »

Voila un langage qui n’a plus rien de chrétien. Les réfé-
rences a des formules scripturaires ne sont pas destinées a

~ 14 ~



TABLE DES MATIERES

LES PIEGES DU SYMBOLISME : LE CAS DE JEAN HANI 3

UN DOUBLE SYMBOLISME ........coooiviieiieeeeeeeeeeseeeeeernens 4
LE CAS DE SAINT CLEMENT D’ALEXANDRIE...................... 7
LES FORMULES DU PANTHEISME ........coveviieeeeeeeeen. 10
LE RETOUR A LETAT PRIMORDIAL ........coovvveeeeeeeeeen. 12
LA THEURGIE OU DIVINISATION .....cocooiviviviieeeeeeeeenenn. 15

A LA DECOUVERTE DE L’ISLAM —IL........ococoooiviiiiinn. 19
DES QUATRE PREMIERS KHALIFES A LA PRINCIPAUTE
DES TURCS.....oveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 19

LES QUATRE PREMIERS KHALIFES (632-660)................... 19
LES QUATRE ECOLES SUNNITES.........coooveviveieeeeeererenaen. 24
LES DIVISIONS DES PARTISANS D’ALL..........cocovovuevennnen. 25
LA DYNASTIE DES UMAYYADES (660-750) ..........cccvevernnenn. 27
LA DYNASTIE DES ABBASIDES (750-1050) ........ccvvvevereneen. 41

L’INITIATION AUX PETITS MYSTERES DANS

L’ANTHROPOSOPHIE DE RUDOLF STEINER.................... 55
LES ORGANES DE LA CLAIRVOYANCE ..........ccooeviverrnenn. 56
LA VISION SPIRITUELLE........c.coovivieivieeeeeeeeeeeeeee e, 58
LES OREILLES DE L'AME ......cooovviiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeen, 60
TROIS ORDRES D’INFORMATIONS........oovivirveeeeereeneeneen. 61
L’EIL SPIRITUEL .....oovoiiieceeeeeeeeeeeeeeeee e, 62
DES ENTITES FLUORESCENTES.......coouieeeeieeeeeeeeeeeen, 64
LES MYSTERES MINEURS.......cocovivivieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeneeneen. 67
LEPREUVE DU FEU .....ooviviiiiieeeeeeeeeeeeeeeeee e, 68

L'EPREUVE DE LEAU.....o oo 70



L'EPREUVE DE LPATR ..o, 71

DEUX BOISSONS ..o, 73
GARDE-FOU.....c..coomiiiomiieeeeeeeeeeeee e 75
DE L’AME HUMAINE — IL........cccoooooiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeen, 79
LES FORCES ANTAGONISTES AULIBAN ......................... 91
LES FORCES CHRETIENNES.........cooviviveieeeereeeeeeeseeeeeeen, 91
LES PALESTINIENS .....cooiiiiiiieeieeeeeeeeeeeeeeeseseeeee s, 95
LES SHIITES ..., 98
LES SUNNITES ....oooviiiieeeeeeeeeeeeeeee e, 104
LES DRUZES . ..o, 104
PETITS GROUPES ....oooiiiieeceeeeeeeeeee e, 106
L’ARMEE SYRIENNE ......o.cooiviiiiioiieeeeeee e, 106

TEMOIGNAGE SUR LES ORIGINES DE LA
REVOLUTION LITURGIQUE
— 2EME EDITION —.....ccooiiiiiiiiiiiiiiic 109



© Kditions ACRF, 2021
50 AVE DES CAILLOLS
13012 MARSEILLE

13 euros TTC

"Imprimé en U.E."

Nouvelle Edition 2021

ISBN 978-2-37752-070-1



	Les pièges du symbolisme :  le cas de Jean Hani
	UN DOUBLE SYMBOLISME
	LE CAS DE SAINT CLÉMENT  D’ALEXANDRIE
	LES FORMULES DU PANTHÉISME
	LE RETOUR À L’ÉTAT PRIMORDIAL
	LA THÉURGIE OU DIVINISATION

	À LA DÉCOUVERTE DE L’ISLAM – II
	DES QUATRE PREMIERS KHALIFES  À LA PRINCIPAUTÉ DES TURCS
	LES QUATRE PREMIERS KHALIFES (632-660)
	LES QUATRE ÉCOLES SUNNITES
	LES DIVISIONS DES PARTISANS D’ALI

	LA DYNASTIE DES UMAYYADES (660-750)
	LA DYNASTIE DES ABBASIDES (750-1050)

	L’initiation aux petits mystères dans l’anthroposophie de  Rudolf Steiner
	LES ORGANES DE LA CLAIRVOYANCE
	LA VISION SPIRITUELLE
	LES OREILLES DE L’ÂME
	TROIS ORDRES D’INFORMATIONS
	L’ŒIL SPIRITUEL
	DES ENTITÉS FLUORESCENTES
	LES MYSTÈRES MINEURS
	L’ÉPREUVE DU FEU
	L’ÉPREUVE DE L’EAU
	L’ÉPREUVE DE L’AIR
	DEUX BOISSONS
	GARDE-FOU

	De L’ÂME humaine – II
	LES FORCES ANTAGONISTES  AU LIBAN
	LES FORCES CHRÉTIENNES
	LES PALESTINIENS
	Shî’ites
	LES SUNNITES
	LES DRUZES
	PETITS GROUPES
	L’ARMÉE SYRIENNE

	Témoignage sur les origines de la  Révolution Liturgique



