
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES 
  SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON 

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 

 



ITINÉRAIRES VERS UN  
« ÉSOTÉRISME CHRÉTIEN » 3 

NI DIALOGUE, NI POLÉMIQUE 17 

LA « NOUVELLE DROITE »  
ET SES FONDEMENTS DOCTRINAUX 21 

LA SUBVERSION DE L'IDÉE DE CRÉATION 
DANS LA GNOSE BORELLIENNE 59 

EN FEUILLETANT LES LIVRES 93 

INTRODUCTION HISTORIQUE 
À L’ ÉTUDE DE L’ ŒCUMÉNISME – VI 53 

SOMMAIRE No 13 
— 1984 — 



~ 3 ~ 

ITINÉRAIRES VERS UN  
"ÉSOTÉRISME CHRÉTIEN" 

____________________________________ 
 
 

"La moisson pourra lever après la mort du semeur"  
 Jean Reyor 

______________________________ 
 

 
René Guénon n’est pas un pen-

seur solitaire. Certes il a donné à sa 
doctrine un relief particulier, mais il 
venait dans le prolongement d’autres 
maîtres et il a lui-même engendré 
une foule de disciples très divers. En 
effet la pensée guénonienne, comme 
toute pensée ésotérique, peut être ap-
préhendée à plusieurs niveaux, et 
elle est devenue la commune inspiratrice d’hommes dont les 
doctrines extérieures affectent des différences sensibles ; il en 
résulte que le fait de qualifier un penseur de guénonien, s’il 
renseigne assez bien sur les principes profonds qui animent 
cet homme, ne suffit pas toujours à fournir un critère simple 
de reconnaissance externe : il existe en fait plusieurs présen-
tations extérieures ou, si l’on préfère, diverses apparences 
guénoniennes. 

Cette diversité, conséquence logique de l’Ésotérisme, 
s’est trouvée renforcée par l’évolution historique : le milieu 
dans lequel s’est dessinée la vocation de Guénon, puis sont 
apparus les premiers de ses disciples, ne se signalait pas par-
ticulièrement par son christianisme, on peut même dire qu’il 
était franchement déchristianisé, tandis que les chrétiens de 
ce temps étaient plutôt hostiles à toutes ces notions occul-
tistes et orientalistes. 



~ 4 ~ 

Le tournant semble être venu entre 1920 et 1930 avec 
la "Critique du Monde Moderne" par Guénon, et du côté ca-
tholique avec la perception très nette de ce que la Tradition 
chrétienne était comme irrémédiablement minée par ce 
monde moderne : d’où la tentation pour certains d’appuyer la 
défense de cette Tradition sur des bases différentes, plus 
larges et, pensaient-ils, réellement opposées au rationalisme 
ambiant. 

Cette évolution a conduit Guénon à raffiner son projet, 
à "christianiser" sa manœuvre. Nous ne pouvons mieux faire 
pour exprimer les principes qu’il a suivis en cette matière que 
de reproduire les lignes suivantes de l’un de ses disciples et 
biographes. Leur densité est telle qu’il est impossible de les 
résumer, tout est important, et il convient au contraire de les 
commenter quelque peu pour en faire ressortir toute la ri-
chesse subversive. 

« Et c’est là un autre apport capital de Guénon, le plus 
inédit, d’avoir formulé le premier la théorie de l’initiation con-
çue comme la transmission d’une influence spirituelle engen-
drant par une nouvelle naissance, le nouvel homme qui est le 
sujet même de la réalisation spirituelle. 

« Un autre point extrêmement important est d’avoir af-
firmé, au sein des traditions à forme religieuse, la distinction 
de l’exotérisme (religion) et de l’ésotérisme (initiation) et, en 
même temps, leur inséparabilité, écorce et noyau du même 
fruit qui est la tradition totale. » 

 
Cette notion majeure, dont tout le reste découle effecti-

vement, n’est pas du tout une découverte de Guénon ; elle ne 
lui a pas été transmise non plus par quelque « influence spi-
rituelle supra-humaine » selon son expression favorite, et il 
ne l’a pas trouvée dans l’étude de doctrines hindoues ; cette 
notion a tout simplement été reprise de la tradition musul-
mane, de l’ésotérisme musulman, où elle est constamment af-
firmée, surtout dans le shiisme. Ce point très important ne 
peut être développé ici, car il y faudrait plus d’un article, mais 



~ 5 ~ 

il le sera plus tard tant il est nécessaire à une bonne compré-
hension de la question, à savoir la pénétration néo-gnostique 
dans l’Occident du XXème siècle. 

 
« Le grave danger d’exposés concernant l’ésotérisme et 

l’initiation, sans les précautions prises par Guénon, eut été de 
détourner de la religion, jugée bonne seulement pour le vul-
gaire, les aspirants à l’Initiation qui étaient antérieurement 
des fidèles d’un exotérisme régulier, et de laisser sans aucun 
rattachement traditionnel les "infidèles" théoriquement con-
vertis et en quête de l’initiation. 

« Mais celui qui a bien lu Guénon comprend que la pre-
mière démarche en vue de l’initiation est de s’intégrer à une 
tradition régulière sous son aspect exotérique ou d’en suivre 
les prescriptions avec une rigueur et une ferveur accrues s’il 
est déjà un exotériste pratiquant. » 

 
On peut lire ici en filigrane, une critique de la Maçonne-

rie devenue visiblement anti-religieuse au 19ème siècle, malgré 
les consignes des Constitutions d’Anderson, qui en 1717, préci-
saient déjà que le Frère∴ ne doit pas être un « athée stupide » 
et qu’il doit au contraire fréquenter le culte religieux de son 
pays. 

Allant plus loin que Désaguliers, Guénon affirme non 
seulement la possibilité mais la nécessité de la religion exoté-
rique. Il ne faut pas voir ici une simple astuce tactique, un 
camouflage, mais à un niveau plus profond l’intention d’inter-
préter la religion exotérique à la lumière de la doctrine ésoté-
rique et d’utiliser les formes de la première pour faire adopter 
les principes de la seconde. 

Au passage se trouve ainsi justifiée la préférence de cer-
tains guénoniens pour la messe de Saint Pie V au détriment 
du Novus Ordo Missae de Paul VI. 

« Grâce à l’œuvre de René Guénon, un certain nombre 
d’occidentaux ont donc retrouvé le chemin de la Tradition, 



~ 6 ~ 

généralement sous la forme du Catholicisme Romain qui est 
la tradition régulière normale de l’Europe et de ses prolonge-
ments ethniques (à l’exception de l’Est européen placé sous la 
régence des Églises dites Orthodoxes), et c’est là un résultat 
dont l’importance ne saurait être trop soulignée à notre époque 
de déchristianisation. » 

 
Au cas où certains n’auraient pas compris l’auteur a la 

bonté de préciser : pour devenir un bon ésotériste un euro-
péen doit être (ou devenir) un exotériste chrétien, catholique 
ou orthodoxe. L’Orthodoxie avait d’ailleurs jusqu’à présent 
les faveurs des guénoniens, en raison d’un certain mélange 
d’orientalisme au christianisme. Depuis quelques années les 
ésotéristes semblent faire un gros effort en direction et au 
sein du catholicisme et, en bonne logique, ils paraissent s’in-
téresser surtout au catholicisme le plus traditionnel, celui des 
groupes fidèles à la liturgie tridentine ; mais les milieux "con-
ciliaires" ne sont pas indemnes de cette influence et il con-
viendrait d’examiner dans cette lumière les travaux des par-
tisans du "recentrage" qui s’activent depuis une quinzaine 
d’années et exercent aujourd’hui, en 1984, un rôle détermi-
nant dans les milieux vaticans les plus élevés. 

 
« Mais beaucoup d’entre ceux-là se sont trouvés dans une 

cruelle perplexité devant le problème de l’Initiation. Nous ne 
prétendons pas résoudre ce problème car c’est la Voie qui choi-
sit l’homme et non l’inverse, mais il nous parait opportun de 
préciser comment il se pose, s’il est vrai qu’un problème bien 
posé est à moitié résolu. » 

 
Évidemment, être à la fois chrétien et ésotériste pose 

bien des problèmes, et l’on comprend que l’auteur parle de 
cruelle perplexité ! Mais Guénon, et plus encore ses disciples 
qui veillent à tout, ont analysé la situation et ne manquent 
pas de solutions. — En clair nous allons trouver maintenant 



~ 7 ~ 

les diverses voies, les itinéraires mis en place pour introduire 
l’ésotérisme oriental dans le christianisme occidental. 

 
« Guénon en a fixé les éléments d’une façon nette et nous 

ne pensons pas altérer sa pensée en les résumant comme suit : 
1° L’œuvre de Guénon se propose pour but la restaura-

tion de l’esprit traditionnel intégral en Occident, cela d’une fa-
çon plus ou moins étendue selon que l’élite occidentale aura pu 
ou non exercer une influence appréciable sur le milieu. 

2° Cette restauration suppose, chez quelques-uns tout au 
moins, une connaissance et une compréhension du Christia-
nisme dans ses aspects les plus internes et les plus profonds. 

3° Une connaissance véritable ne saurait être unique-
ment théorique ou spéculative. 

4° L’accès à la connaissance effective qu’on peut désigner 
également comme la réalisation spirituelle ou la réalisation 
métaphysique suppose : 

a) la réception de l’initiation virtuelle par un rite se su-
perposant aux rites exotériques auxquels participent 
tous les fidèles ; 
b) la communication de méthode propre à actualiser la 
virtualité conférée par la transmission initiatique. 

5° Un exotérisme est indispensable à tout homme, fut-il 
initié. 

6° L’Église Catholique est le support normal d’une res-
tauration de l’esprit traditionnel intégral en Occident, donc le 
support normal de la vie exotérique d’une élite occidentale. 

7° Mise à part la survivance d’initiations chrétiennes au 
sein de l’Église Latine, conservée dans des milieux très res-
treints et pratiquement inaccessibles, il n’existe qu’une seule 
organisation initiatique authentique répandue dans le monde 
occidental et accessible à tout homme de bonne volonté : la Ma-
çonnerie (l’initiation compagnonnique étant liée à l’exercice de 
certains métiers). 



~ 8 ~ 

« Celle-ci, devenue spéculative depuis 1717, ne possède 
plus que les rites d’initiation aux différents degrés et les rites 
d’ouverture et de fermeture des travaux à l’exclusion de toute 
technique de réalisation. 

8° Enfin il faut ajouter ce que tout le monde sait : l’Église 
catholique a condamné la Franc-Maçonnerie et excommunié 
ses membres. » 

 
Nous n’avons pas voulu couper ce long paragraphe pour 

ne pas lui ôter sa cohésion, mais il faut maintenant le re-
prendre point par point : 

a) l’œuvre guénonienne tend à la restauration de l’es-
prit traditionnel intégral en Occident : il ne s’agit pas, 
bien entendu, de la tradition catholique ordinaire telle 
que nous la connaissons tous, mais de cette tradition 
universelle, commune à toutes les religions, dont Gué-
non parle sans cesse à travers tout son enseignement. 

D’ailleurs cette restauration dépendra de l’action de 
l’élite guénonienne et elle ne pourra avoir lieu que si les gué-
noniens ont pu exercer une influence suffisante : par exemple 
si les milieux catholiques traditionnels se sont laissés péné-
trer, comme cela est en train de se réaliser actuellement de-
puis quelques années. 

b) il est tout-à-fait possible que des personnes et des 
groupes adonnés à cette « œuvre de restauration » ne 
comprennent pas vraiment dans quelle entreprise ils 
sont engagés, et il suffit qu’une minorité ait « une com-
préhension du christianisme dans ses aspects les plus in-
ternes et les plus profonds », c’est-à-dire soit adepte d’un 
christianisme ésotérique, en clair d’un orientalisme éso-
térique à couverture et vocabulaire chrétiens. 
c) pour devenir un ésotériste chrétien il ne suffit pas 
de lire des livres, aussi intelligent et passionné d’étude 
soit-on, car il ne s’agit pas d’acquérir des idées mais de 



~ 9 ~ 

changer son être ; d’autres méthodes sont donc néces-
saires qui dessinent trois niveaux : 
 les sacrements de la religion exotérique. (0F1) 
 les rites initiatiques d’un groupe ésotérique qui don-
nent la possibilité, la virtualité de l’initiation, comme 
un droit d’entrée. 
 enfin une méthode, des techniques, propres à réali-
ser l’initiation et donc la transformation de l’adepte. 

 
On retrouve ici encore en pointillé une critique de la 

Franc-Maçonnerie qui ne donnerait qu’un droit d’entrée, mais 
pas de vraie méthode initiatique depuis qu’elle s’est laissée 
envahir par le rationalisme. 

d) face à ces trois nécessités le candidat occidental se 
trouve devant trois réalités bien fâcheuses : 
 l’Église catholique comme voie exotérique, mais 
sans possibilité initiatique réelle à cause de la raideur 
du Magistère et du Dogme. 
 la Franc-Maçonnerie comme voie ésotérique, mais 
sans méthode mystique efficace par la faute du ratio-
nalisme moderne. 
 et par dessus le tout un état de guerre entre ces 
deux voies, l’Église catholique et la Franc-Maçonnerie. 

 

 
1 Guénon lui-même ne semblait pas attacher une grande impor-
tance aux sacrements catholiques. Il en fut tout autrement de cer-
tains de ses disciples, tel F. Schuon, qui le lui reprochait d'ailleurs 
vivement, et qui voulait en faire des voies initiatiques, sécularisées 
certes, mais réelles. Cette position est évidemment logique pour qui 
entreprend de développer un ésotérisme à l'intérieur du christia-
nisme. 



~ 10 ~ 

On voit la difficulté, et même les nombreuses difficultés, 
et l’on conçoit quel soulagement le récent aménagement du 
droit canon réalisé par les "frères" (∴) romains a pu apporter 
à ces "chrétiens en recherche". (1F1) 

« Devant ce tableau, il nous semble que les solutions 
théoriquement possibles sont en nombre limité si on reconnait 
l’autorité de Guénon sur tous les points.  

1° Remanifestation des initiations chrétiennes conser-
vées au sein de l’Église Latine qui, selon des modalités qui 
nous échappent, estimeraient opportun de se rendre moins 
inaccessibles. 

2° Modification des rapports entre l’Église et la Maçon-
nerie ou bien entre l’Église et des Maçons ne professant aucune 
des idéologies légitimement condamnées par le Siège Romain 
et désireux de suivre intégralement l’exotérisme catholique. 
Une seconde étape comporterait alors la recherche des moyens 
de restituer les techniques propres à l’actualisation de l’initia-
tion maçonnique. 

On entrevoit ici deux possibilités : 
a) ou bien restitution de méthodes par quelqu’une des 
initiations chrétiennes précitées qui auraient recueilli au 
cours des temps le dépôt technique perdu par la Maçon-
nerie, ou encore qui posséderait la science suffisante 
pour procéder à adaptation. 
b) ou bien restitution de méthodes par une aide orien-
tale qui ne serait plus, cette fois, de l’ordre théorique, ce 
qui supposerait que l’organisation orientale appartienne 
à une forme très proche de celle dont relève l’initiation 

 
1 Le nouveau Code de Droit Canon, mis en chantier par Jean XXIII 
en 1963 et appliqué effectivement depuis le 25 novembre 1983, pré-
voit dans le canon 2335 que l'excommunication des Francs-Maçons 
n'est plus automatique. Seuls sont désormais visés les Frères∴ qui 
attaquent l'Église, et donc pas ceux qui s'affirment "spiritualistes" ; 
par suite les catholiques qui fréquentent de tels Maçons, ou même 
qui adhèrent à leurs loges, ne sont plus sujets à l'excommunication. 



~ 11 ~ 

maçonnique et possède des données des sciences tradi-
tionnelles très étendues. » 
 
Sur la base de l’ouverture juridique du nouveau Code 

canonique "les solutions théoriquement possibles" vont pou-
voir se développer, d’autant plus aisément qu’elles sont déjà 
mises en place depuis de nombreuses années (contre l’auto-
rité de l’ancien Code Canonique de 1917 bien sûr... mais le 
juridique n’a de valeur qu’exotérique, n’est-il pas vrai !). 

Une première éventualité, purement théorique, factice, 
n’est là que pour la symétrie et aussi pour préparer l’avenir : 
un rameau ésotérique chrétien, qui déciderait de se manifes-
ter, n’existe pas et n’a jamais existé, mais son affirmation ac-
tuelle procurera bien des facilités le jour où les guénoniens 
auront réussi à en créer un de toutes pièces, comme ils ont 
déjà essayé de le faire avant 1940 (2F1). 

Pour ce qui est des modifications des rapports entre 
l’Église et la F∴M∴ , nous y sommes arrivés, après que les 
premiers pas dans cette direction aient été tentés voici 50 ans. 
Bien entendu, comme le suggère le texte cité, l’ouverture ré-
alisée par le nouveau Code canonique s’adresse aux maçons 
qui ne sont ni rationalistes, ni marxistes, et qui entendent 
suivre l’exotérisme chrétien... ce qui est exactement le cas des 
néo-gnostiques guénoniens, à croire que ce nouveau code a été 
fait pour eux, et par EUX !... 

Une fois cette ouverture entrée dans les faits, "une se-
conde étape" consisterait à rendre à la Maçonnerie les tech-
niques propres à développer le germe de l’initiation, réalisant 

 
1 Après le départ de Guénon en Égypte, entre 1933 et 1940, certains 
de ses disciples, notamment Jean Reyor, ont essayé de "ressusciter" 
une hypothétique "Fraternité du Paraclet", qui aurait été un vieux 
réseau ésotérique catholique ! Sans succès, apparemment, et trop 
tôt sans doute ! 



~ 12 ~ 

ainsi le rêve néo-gnostique, vieux d’un siècle, qui veut re-
transformer la F∴M∴ rationaliste en F∴M∴ mystique (3F1). 

 
Là encore deux voies sont proposées pour ce "miracle" : 
 une voie chrétienne, le rameau ésotériste chrétien 

remanifesté communiquant ses recettes à la F∴M∴ 
(ce qui est un bel exemple d’humour noir !) 

 une voie orientale, bien plus réaliste et qui est pré-
cisément celle en cours. Relisez le paragraphe cité 
et pesez-en chaque mot. L’aide orientale n’est plus 
cette fois théorique : elle a commencé par un ensei-
gnement intellectuel à la Guénon, elle se continue 
au sein de groupes secrets, orientaux et quasi, sinon 
tout-à-fait, maçonniques, qui ont gardé, eux, les 
techniques mystiques de réalisation spirituelle par 
lesquelles l’homme accède à la divinité, croit redeve-
nir Dieu. 

 
« Nous convenons que toute solution présente un nombre 

respectable de difficultés dont certaines ne peuvent être sur-
montées par la seule initiative individuelle. 

« Pour commencer, il faut bien toutefois que quelques-
uns aient la claire conscience de ce qui est à faire et la ferme 
volonté de le réaliser, Et sans doute quelques-uns seraient-ils 
en situation de pouvoir, dès maintenant, faire un premier pas. 

« Il est, en tous cas, une préparation qui est à la portée 
de tous : c’est l’acquisition de cette connaissance théorique 
étendue et inébranlable dont Guénon faisait la condition pré-
alable de toute tentative de réalisation. 

 
1 Cette importante question du renouveau mystique de la F∴M∴ 
moderne, contemporaine, du moins de certaines de ses branches, ne 
saurait être traitée ici, ni même envisagée – mais nous y viendrons 
un jour prochain, c'est évident. 



~ 13 ~ 

« Nous précisons : connaissance de l’œuvre de Guénon en 
sa totalité et connaissance dans toute la mesure compatible 
avec la discipline du secret de ce qui nous est parvenu de l’éso-
térisme occidental. 

« C’est à faciliter cette indispensable préparation que, 
sans cesser de faire leur part aux doctrines orientales, nous 
nous sommes attachés, depuis la mort de Guénon, dans notre 
revue "Études Traditionnelles", en publiant des traductions et 
des réimpressions de textes essentiels de l’ésotérisme chrétien 
et de la Kabbale, dans l’espoir que, comme l’écrivait Jean 
Reyor : 

"La moisson pourra lever après la mort du semeur". » 
 
L’auteur souligne « connaissance de l’œuvre de Guénon 

dans sa totalité » c’est-à-dire pas seulement de sa facette in-
doue, mais aussi des autres, la chinoise et l’islamique, et con-
naissance de l’ésotérisme occidental. Nous retrouvons à tra-
vers ces formules une allusion aux diverses variantes de dis-
ciples guénoniens dont nous avons parlé dans l’article du Bul-
letin n° 10, et dont l’évolution de la Revue "Études Tradition-
nelles" au fil des ans de l’après-guerre porte témoignage des 
nombreuses "nuances". 

Remarquons au passage combien cette connaissance, 
nécessaire aux disciples, l’est également pour les adversaires 
du néo-gnosticisme contemporain : c’est pour cette raison que 
notre Colloque d’août 1982 a consacré la deuxième de ses trois 
journées à étudier les Théosophes occidentaux des siècles pas-
sés (4F1). 

 
1 S'il n'y a pas eu d'ésotérisme catholique dans le passé, par contre 
il n'a pas manqué, au cours des siècles de chrétienté, d'hommes et 
de femmes, chrétiens d'origine pour la plupart, soit à l'extérieur, 
soit même à l'intérieur de l'Église, pour professer une variante du 
vieux gnosticisme millénaire et en pratiquer les méthodes mys-
tiques, le tout sous une couverture chrétienne plus ou moins lâche. 
Tout le monde connait le cas fameux de "Maitre Eckart", ce provin-
cial de l'ordre de Saint Dominique qui fut finalement condamné 



TABLE DES MATIÈRES 

ITINÉRAIRES VERS UN 
"ÉSOTÉRISME CHRÉTIEN" ................................................. 3 

NI DIALOGUE, NI POLÉMIQUE… ...................................17 

LA "NOUVELLE DROITE" ET SES FONDEMENTS 
DOCTRINAUX ..........................................................................21 

A) ORGANISATION ET STRUCTURES .................................23 
STRUCTURE INTERNE.....................................................24 
MOYENS D’ACTION ..........................................................25 
INFLUENCE .......................................................................25 

B) L’IDÉOLOGIE DE LA NOUVELLE DROITE .....................28 
1. FONDEMENTS PHILOSOPHIQUES ........................................28 
2. LE NIETZSCHÉISME ...........................................................31 

C) LES THÉORIES SCIENTIFIQUES FONDAMENTALES
DE LA NOUVELLE DROITE ..................................................33 

I. L’ÉVOLUTION TRANSFORMISTE  DES ESPÈCES ....................33 
II. LE MATÉRIALISME BIOLOGIQUE .......................................37 
III. LE RACISME SCIENTIFIQUE .............................................38 
IV LA CONDAMNATION DE LA MÉDECINE TRADITIONNELLE ...39 
V. RESTAURER L’ETHNIE ORIGINELLE....................................39 

QUE FAIRE POUR RESTAURER NOS VALEURS PRIMITIVES ? ...........40 
D) L’ÉTHIQUE DE LA NOUVELLE DROITE ........................41 

1) LES PRINCIPES DE LA BIOPOLITIQUE ..................................42 
2) LE CHEMINEMENT DE LA BIOPOLITIQUE DANS LE TEMPS ....46 

LA SUBVERSION DE L’IDÉE DE CRÉATION DANS 
LA GNOSE BORELLIENNE ................................................59 

LE VOILE DES MÉTAPHORES ..............................................60 
LA CRÉATION... UN DEVENIR ? ...........................................64 
... OU UNE CERTAINE RELATION ? .....................................65 
LA SUBSTANCE DE LA CRÉATION... ...................................68 
DU PANTHÉISME PRIMITIF À LA GNOSE MODERNE......71 



CONCLUSION SANS ILLUSIONS ........................................ 75 

APPENDICE I –  À PROPOS DU NÉO-PLATONISME ......... 78 
MYSTICISME ORIENTALISTE ET HERMÉTISTE
OU "MYSTÈRES DU VERBE-LOGOS" ....................................... 85 

APPENDICE II –  NOTES BRÈVES SUR 
L’HÉGÉLIANISME ET LA GENÈSE DE DIEU ..................... 87 

EN FEUILLETANT LES LIVRES ...................................... 93 

* DE LA GNOSE À L’ŒCUMÉNISME * ................................ 93 
* LÉGITIMISME ET CATHOLICITÉ * .................................. 94 

INTRODUCTION HISTORIQUE À L’ÉTUDE DE 
L’ŒCUMÉNISME — VI — .................................................... 97 

PREMIERS ÉVÈNEMENTS ŒCUMÉNISTES 
EN MILIEU CATHOLIQUE ................................................... 98 
LA FORMATION DE L’ABBÉ PAUL COUTURIER ............ 100 
L’ACTION ŒCUMÉNISTE DE L’ABBÉ COUTURIER ........ 103 
LE RAYONNEMENT À TRAVERS LA FRANCE ................. 107 
LES RÉSEAUX ŒCUMÉNISTES 
DE L’ABBÉ COUTURIER ..................................................... 109 
L’ACTION DE L’ABBE COUTURIER 
EN DIRECTION DE ROME .................................................. 113 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

13 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-068-8 


	ITINÉRAIRES VERS UN  "ÉSOTÉRISME CHRÉTIEN"
	Ni dialogue,  ni polémique…
	La "Nouvelle droite" et ses fondements doctrinaux
	A) ORGANISATION ET STRUCTURES
	STRUCTURE INTERNE
	MOYENS D’ACTION
	INFLUENCE

	B) L’IDÉOLOGIE DE LA NOUVELLE DROITE
	1. Fondements Philosophiques
	2. Le Nietzschéisme

	C) LES THÉORIES SCIENTIFIQUES  FONDAMENTALES DE LA  NOUVELLE DROITE
	I. L’Évolution Transformiste  des Espèces
	II. Le Matérialisme Biologique
	III. Le Racisme Scientifique
	IV La Condamnation de la Médecine  Traditionnelle
	V. Restaurer l’Ethnie originelle
	Que faire pour restaurer nos  valeurs primitives ?

	D) L’ÉTHIQUE DE LA NOUVELLE DROITE
	1) Les principes de la Biopolitique
	2) Le cheminement de la Biopolitique dans le temps


	LA SUBVERSION DE L’IDÉE DE CRÉATION DANS LA GNOSE BORELLIENNE
	LE VOILE DES MÉTAPHORES
	LA CRÉATION... UN DEVENIR ?
	... OU UNE CERTAINE RELATION ?
	LA SUBSTANCE DE LA CRÉATION...
	DU PANTHÉISME PRIMITIF                      À LA GNOSE MODERNE
	CONCLUSION SANS ILLUSIONS
	APPENDICE I –  À PROPOS DU NÉO-PLATONISME
	Mysticisme orientaliste et hermétiste ou  "Mystères du Verbe-Logos"

	APPENDICE II –  NOTES BRÈVES SUR L’HÉGÉLIANISME ET LA GENÈSE DE DIEU

	EN FEUILLETANT LES LIVRES
	* DE LA GNOSE À L’ŒCUMÉNISME *
	* LÉGITIMISME ET CATHOLICITÉ *

	Introduction historique à l’étude de l’ŒCUMÉNISME — VI —
	PREMIERS ÉVÈNEMENTS ŒCUMÉNISTES EN MILIEU CATHOLIQUE
	LA FORMATION DE L’ABBÉ  PAUL COUTURIER
	L’ACTION ŒCUMÉNISTE DE  L’ABBÉ COUTURIER
	Le rayonnement à TRAVERS la France
	LES RÉSEAUX ŒCUMÉNISTES  DE L’ABBÉ COUTURIER
	L’ACTION DE L’ABBE COUTURIER  EN DIRECTION DE ROME




