
SOCIÉTÉ 
AUGUSTIN 
BARRUEL 

√ CENTRE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES

SUR LA PÉNÉTRATION ET LE DÉVELOPPEMENT 

DE LA RÉVOLUTION DANS LE CHRISTIANISME 

√ Courrier : 62, Rue Sala 69002 LYON

(cette adresse n’est plus actuelle – NDE) 



À L'OCCASION DU CENTENAIRE DE 

L'ENCYCLIQUE "AETERNI PATRIS" 3 

PROTESTANTISME ET LIBÉRALISME 13 

EN FEUILLETANT LES LIVRES 33 

LA GNOSE D'HIER À AUJOURD'HUI 39 

PRÉCURSEURS OUBLIÉS 57 

APERÇU SOMMAIRE DE LA  

DOCTRINE DE L'HYLÉMORPHISME 63 

SOMMAIRE No 5 
— 1980 — 



~ 3 ~ 

À L’OCCASION DU CENTENAIRE 
DE L’ENCYCLIQUE "ÆTERNI PATRIS" 

___________________________________________________ 
 

 
 

L’été dernier a vu arriver un anniversaire que les jour-
naux dits catholiques, et bien entendu les Bulletins diocé-
sains, se sont soigneusement gardés de rappeler : celui du 
centenaire de la Lettre Encyclique que le Pape Léon XIII, le 4 
août 1879, adressait à tous les patriarches, primats, archevê-
ques et évêques catholiques. 

Cette Encyclique a pour titre — notez-le bien — : "DE 
PHILOSOPHIE CHRISTIANA AD MENTEM SANCTI THOMAE 
AQUINATIS DOCTORIS ANGELICI IN SCHOLIS CATHOLICIS 
INSTAURANDA" ; Du rétablissement, dans les écoles catho-
liques, de la philosophie chrétienne selon l’esprit du docteur 
angélique saint Thomas d’Aquin. Cette Encyclique est plus 
connue, selon la tradition, par les mots par lesquels elle dé-
bute : ÆTERNI PATRIS... 

Qu’il me soit permis d’en rappeler la motivation. L’É-
glise catholique avait été en quelque sorte tirée de sa torpeur 
par les apparitions de la Sainte Vierge, en 1846, à La Salette, 
où elle se plaignit de la chute de la foi, et, en 1858, à Lourdes, 
où elle lança un appel à la prise de conscience du danger 
qu’encouraient les fidèles de son Fils et en dénonçait la na-
ture en condamnant l’athéisme engendré par le rationalisme. 
(À Fátima, en 1917, elle condamna l’athéisme engendré par le 
matérialisme (socialisme et communisme). 

Cette condamnation à Lourdes, du rationalisme par la 
Vierge Marie sera l’une des origines du Concile de Vatican I, 
ouvert en 1869, sous le pontificat de Pie IX, concile doctrinal 
(celui de ‘Vatican II’ ne l’est, pas, selon le vœu même de 
Jean XXIII), qui se mit sous l’autorité de la doctrine de saint 
Thomas d’Aquin et condamna les doctrines "modernistes", 
comme les appela Pie IX. 



~ 4 ~ 

Ces doctrines à prétention philosophique sont nées de 
la coalition du cartésianisme et du protestantisme contre la 
philosophie catholique, coalition qui engendra, en fait, la 
philosophie protestante, laquelle jusqu’à Descartes n’avait 
pas d’existence. C’est cette "philosophie" qui, depuis un siècle, 
est présentement la seule mise en pratique et enseignée dans 
tous les établissements scolaires de toute la planète. 

Cette condamnation, à Lourdes, du rationalisme par la 
Vierge Marie avait déjà sollicité l’ardeur de nombreux philo-
sophes et théologiens catholiques. C’est ainsi que certains 
d’entre eux, de langue allemande, se réunirent à Mayence 
avec le désir de rénover la scolastique par un retour à la doc-
trine thomiste, laissée peu à peu en désuétude depuis le 
XVIIe siècle. 

Cette initiative eut des répercussions quasi immé-
diates : les Dominicains puisèrent avec ardeur dans leur héri-
tage thomiste ; les Lazaristes qui, déjà, révéraient le tho-
misme, sur l’ordre formel de leur fondateur, firent de même ; 
les Jésuites soutinrent cette volonté de renaissance du tho-
misme dans leur revue, "La Civilta catholica". Bref, l’on con-
sacra de nombreux ouvrages à la doctrine de saint Thomas 
et l’on réédita à Parme la "Somme Théologique". Le jésuite 
allemand, le R. P. KEUTGER, surnommé Thomas redivivus, 
par ses travaux où il montrait que le thomisme est l’antidote 
même du kantisme et de l’hégélianisme, souleva un intérêt 
quasi général pour saint Thomas. C’est ainsi que Joachim 
Pacci, futur Léon XIII, pendant son épiscopat à Pérouse, se 
mit à pratiquer saint Thomas et la Somme Théologique. 

Certes, le magistère de l’Église, dès le début du XIVe 
siècle (saint Thomas mourut en 1274), incita les Universités 
à enseigner le thomisme, c’est-à-dire à en faire la structure 
même de la scolastique, mais — l’histoire en témoigne — les 
tenants de l’augustinisme, se prévalant à l’époque de la tra-
dition déjà millénaire de l’augustinisme, firent barrage et 
n’hésitèrent même pas à créer, hors des nations qui obéis-
saient aux injonctions pontificales, des universités, surtout 
en pays anglo-saxons et germano-slaves, qui répudiaient le 



~ 5 ~ 

thomisme. Revanche tragique, ce furent ces mêmes pays 
qui, au XVIe siècle, se donnèrent corps et âmes au protestan-
tisme. 

Certes encore, le magistère de l’Église ne cessa de con-
damner les erreurs élucubrées, surtout à partir du XVIIIe et 
du XIXe siècles, sous l’impulsion du cartésianisme, par les 
penseurs protestants anglais, écossais et allemands et par 
leurs émules. 

C’est ainsi, par exemple, que la "Critique de la Raison 
pure" de Kant fut mise à l’Index, en 1827 ; l’ "Esquisse d’une 
Philosophie", de Lamennais — fondement de ce courant de 
pensée subversive qui engendrera "Le Sillon", ce qu’on ap-
pelle aujourd’hui le « progressisme chrétien » — en 1841 ; le 
"traditionalisme" de Pascal et de Fénelon, remis en circuit et 
systématisé en un corps de doctrine par l’Abbé Bautain, et 
qui se veut une réaction contre la raison, qu’il confond sot-
tement avec le rationalisme cartésien ou autre, lequel n’est 
qu’une doctrine qui affirme la primauté de la raison indivi-
duelle, au point de la faire première, en 1840 ; le "Cours de 
Philosophie positive" d’Auguste Comte, en 1864 : "L’Évo-
lution créatrice", de Bergson, en 1914, mais reprise par les 
penseurs catholiques Le Roy, Blondel, Teilhard de Chardin, 
etc. 

Déjà, dans le SYLLABUS, Pie IX, sous l’impulsion de 
Lourdes, avait condamné les adversaires de la scolastique 
traditionnelle, c’est-à-dire pénétrée de thomisme, et encou-
ragé la restauration de la « vraie et saine philosophie », en 
réclamant le retour à l’étude de la doctrine de saint Thomas 
et en favorisant ce retour par la fondation des Académies 
Thomistes de Bologne et de Naples. 

L’Encyclique de Léon XIII est plus explicite encore. 
Dès les premiers paragraphes de celle-ci, Léon XIII 

souligne l’importance de la philosophie dans le mode de rai-
sonnement et le comportement des hommes : « La philoso-
phie et les raisonnements vains et trompeurs abusent l’esprit 



~ 6 ~ 

des fidèles du Christ et corrompent la pureté de la foi parmi 
les hommes ». 

... Il est donc de toute nécessité de traiter des règles à 
observer dans les études philosophiques afin que celles-ci, 
restituées à leur ordre rationnel, répondent au bien de la foi 
et assurent à l’intelligence la droite régularité de toutes les 
sciences humaines : une droite raison ne peut qu’élaborer une 
droite philosophie, régulatrice elle-même de toutes sciences 
humaines. 

C’est à ce titre que la droite philosophie a le pouvoir 
d’ouvrir la voie qui mène à la vraie foi. Certaines vérités 
divinement proposées à notre croyance ou rattachées par 
des liens étroits à la doctrine révélée n’ont-elles pas été re-
connues et démontrées par des philosophes de l’antiquité, 
sans qu’ils aient eu d’autre lumière que la raison naturelle, 
telles que les perfections invisibles de Dieu, sa nature spiri-
tuelle, sa puissance éternelle, sa divinité, etc. , par la simple 
réflexion d’une droite raison à partir de la contemplation du 
monde sensible ? 

Les Pères de l’Église n’ont-ils pas fait que tourner ces 
vérités reconnues et démontrées rationnellement, par exem-
ple, par Socrate, Platon et Aristote, à l’avantage de la doc-
trine révélée ? 

C’est à ce titre que la droite philosophie est la servante 
de la théologie sacrée. Au gré de sa discipline propre, la théo-
logie sacrée, en effet, « reçoit et revêt la nature, la forme, le 
caractère d’une vraie science ». N’est-ce pas par elle que les 
parties multiples et variées dont se composent les ensei-
gnements célestes sont assemblées en un seul corps, dispo-
sées en ordre, liées avec cohésion, confirmées par les argu-
ments inébranlables qui en rendent raison ? 

Comme le professe le Concile œcuménique de Vati-
can I, la connaissance et l’intelligence des objets de la croy-
ance catholique doivent être cherchées, comme la droite phi-
losophie l’affirme, « aussi bien dans l’analogie avec les choses 
qui sont l’objet de la connaissance naturelle que dans la con-



~ 7 ~ 

nexion qui réunit les mystères de la foi entre eux et avec la fin 
dernière de l’homme ». 

Enfin, c’est à ce titre encore que la droite philosophie, 
puisqu’elle atteint rationnellement Dieu au moyen de ses 
seules forces, a pour objet de « défendre religieusement les 
vérités révélées par Dieu et de combattre ceux qui osent les 
attaquer ». N’est-ce pas « son honneur que d’être, pour cette 
raison même, considérées comme le rempart de la foi surna-
turelle et le ferme soutien de la religion révélée » ? 

Et inversement, « ce n’est pas un médiocre triomphe 
pour la foi surnaturelle que de voir les armes empruntées par 
ses adversaires aux artifices de la raison humaine, réfutées et 
rejetées par cette même raison humaine avec aisance et effi-
cacité », lorsqu’elle est restituée à son ordre naturel et divin 
de connaître et de penser ? Il est donc des règles naturelles 
et divines de la droite raison, et celles-ci sont génératrices de 
la droite philosophie. C’est le mérite et la gloire de l’angé-
lique saint Thomas d’Aquin de les avoir non seulement utili-
sées, mais de les avoir mises en lumière afin de les rendre 
perceptibles à tous. 

Après cela, on comprend que Léon XIII, dans son En-
cyclique, fasse l’éloge de saint Thomas. Après avoir rappelé 
le travail des Pères de l’Église et des Docteurs scolastiques, 
il écrit : 

« Cependant, (parmi ceux-ci) s’élève à une hauteur in-
comparable leur prince et leur maître à tous, Thomas d’A-
quin, lequel, ainsi que le remarquait Cajetan, "pour avoir 
profondément révéré les saints docteurs qui l’ont précédé, a 
hérité en quelque sorte de l’intelligence de tous"... "Thomas 
recueillit leurs doctrines comme les membres dispersés d’un 
même corps. Il les réunit, les assembla, et il leur a donné des 
accroissements si grands qu’il est tenu à juste titre pour le 
défenseur spécial et l’honneur de l’Église catholique... 

N’ayant d’autre amour que la vérité, il n’est aucune 
partie de la philosophie qu’il n’ait approfondie avec autant 
de vigueur et de sagacité : des lois du raisonnement ; de Dieu 



~ 8 ~ 

et des substances incorporelles (les anges) ; de l’homme et des 
autres réalités sensibles, des actes humains et de leurs prin-
cipes, il a traité de telle sorte que rien ne manque à son en-
seignement, ni l’exacte disposition des parties... ni la perfec-
tion de la méthode, ni la clarté et la propriété de l’expression, 
ni l’aisance dans l’explication des points les plus difficiles... 

À lui seul, il a triomphé de toutes les erreurs des âges 
précédents... Il a su distinguer la raison et la foi de telle sorte 
que la raison portée par lui à son faîte humain ne peut guère 
prétendre s’élever plus haut, et que c’est à peine si la foi peut 
attendre de la raison humaine des services plus nombreux et 
plus efficaces. 

C’est pourquoi, poursuit Léon XIII, l’on comprend que 
les ordres religieux : les Dominicains, les Bénédictins, les 
Carmes, les Augustins, la Compagnie de Jésus aient prescrit 
à leurs frères non seulement d’étudier la saine doctrine de 
saint Thomas, mais de s’y attacher... C’est pourquoi des 
Écoles et des Académies ont fleuri dans toute l’Europe : Pa-
ris, Salamanque, Alcala, Toulouse, Douai, Louvain, Padoue, 
Bologne, Naples... 

C’est pourquoi tous nos prédécesseurs ont honoré saint 
Thomas par les suffrages les plus abondants et que les Con-
ciles œcuméniques se sont constamment appliqués à rendre à 
saint Thomas un hommage particulier. C’est ainsi, par exem-
ple que "les Pères du Concile de Trente voulurent qu’au mi-
lieu même de leur assemblée avec le Livre des divines Écri-
tures et les Décrets des Souverains Pontifes, la Somme Théo-
logique de saint Thomas fût ouverte sur l’autel, pour y puiser 
des conseils, des raisons et des oracles". 

C’est pourquoi "les adversaires mêmes du catholicisme 
ont rendu témoignage à saint Thomas : il ne leur a pas man-
qué de déclarer ouvertement "qu’une fois mise hors de cause 
la doctrine de Thomas d’Aquin, ils pourraient facilement 
engager la lutte contre les docteurs catholiques… triompher 
d’eux et ruiner l’Église." 



~ 9 ~ 

On comprend, dès lors, que Léon XIII, exhorte de la 
manière « la plus pressante, pour le bien de l’humanité tout 
entière, pour le bien de la foi, pour le bien même de toutes les 
sciences humaines, à remettre en vigueur et à propager la 
précieuse sagesse de saint Thomas ». 

On comprend aussi que je vous adresse la même ex-
hortation... Nous fûmes quelques-uns, dans notre jeune âge, 
à prendre conscience de la mutilation de l’intelligence que 
nous subissions à tous les degrés de nos études, au gré de 
l’imposition d’un "programme", élaboré — nous le sûmes 
plus tard — dans l’officine secrète des Ennemis de Dieu, 
générateurs de l’Enseignement laïc et obligatoire. 

Nous découvrîmes, non sans effroi, qu’au nom de l’uni-
versalité du savoir, cette réduction de l’intelligence avait 
pour raison d’être de lui interdire d’atteindre et de connaître 
rationnellement Dieu à partir de ses œuvres, comme l’on 
atteint et connaît la cause à partir de son effet… 

Pour s’en convaincre, il n’est qu’à se rappeler comment 
l’on nous convie à rejeter de notre mode de penser le prin-
cipe de causalité et, en fait, tous les principes rationnels en 
tant que communs au réel et à la pensée, comment avec ma-
chiavélisme l’on réduisait l’intelligence aux seules normes 
de l’ "esprit scientifique", lequel effectivement n’atteint pas 
l’être en soi des choses, mais leurs manières d’être, leurs 
"phénomènes", comme l’on dit — et cela seulement. 

Comment, dès lors, atteindre et connaître l’Être en soi 
et par soi qu’est Dieu, l’ « esse subsistens », comme dit saint 
Thomas, bref Celui-là même qui se fit connaître par ces 
mots fulgurants : « Je suis Celui qui suis » ? 

Oui, tragique mutilation qui engendre chaque jour da-
vantage cette césure mortelle entre la raison et la foi, ce 
drame que vit quotidiennement l’Église, et le monde, au point 
que celui-là qui se veut croire cependant chrétien ne l’est plus 
que sentimentalement, donc irrationnellement, puisque le 
tout de sa raison nie ce Dieu auquel il voudrait croire. 



~ 10 ~ 

Pour restituer la raison à son ordre et lui permettre 
ainsi de renouer avec sa finalité, il n’est qu’un moyen — 
nous l’avons appris par expérience — : étudier et s’attacher, 
comme l’avait réclamé Léon XIII, à saint Thomas d’Aquin, 
car lui aussi avait voulu, à son époque, sauver l’intelligence 
afin de la restituer à Dieu. 

C’est à cela que je vous convie : sauver l’intelligence du 
chaos que l’on a engendré en elle, afin de la rendre à son 
ordre naturel et divin de connaître et de penser et, ainsi, la 
restituer à sa raison d’être qui est de vivre de Dieu — per 
ipsum et cum ipso, et in ipso : par Lui et avec Lui, et en 
Lui... 

Oui, vivre de la lumière et de la chaleur de l’amour de 
Dieu, c’est notre raison d’être. L’interdire ou le refuser, c’est 
simplement interdire et refuser à l’homme d’être homme, 
tout simplement. Que serait un grain de blé qui se refuse-
rait, qui s’interdirait de vivre à la lumière et la chaleur du 
soleil ? Ainsi, comme il est de l’ordre du grain de blé pour 
devenir épi de vivre de la chaleur et de la lumière du soleil, 
il est aussi de l’ordre de l’homme pour devenir homme de 
vivre de la lumière et de la chaleur de l’amour de Dieu. Et 
c’est déjà vous introduire, et vous faire comprendre tout le 
mystère de l’Incarnation du Verbe... 

 
Henri Porte 

 

 
 
 

  



TABLE DES MATIÈRES 

À L’OCCASION DU CENTENAIRE DE L’ENCYCLIQUE 
"AETERNI PATRIS" .................................................................... 3 
PROTESTANTISME ET LIBÉRALISME ............................... 13 

LA SOUVERAINETÉ POPULAIRE........................................ 15 
LE LIBÉRALISME RELIGIEUX ............................................ 23 
QUE CONCLURE ? ................................................................. 30 
APPENDICE ........................................................................... 31 

EN FEUILLETANT LES LIVRES ............................................ 33 
"DE LA VIE AVANT TOUTE CHOSE" ................................... 33 
"LA CONJURATION DES ILLUMINES". .............................. 36 
À PROPOS DU PÈRE JANDEL .............................................. 37 

LA GNOSE D’HIER À AUJOURD’HUI ................................... 39 

LES DÉFICIENCES DE LA GNOSE ...................................... 39 
1° LE PANTHÉISME ......................................................... 39 
2° LE PROBLÈME DU MAL .............................................. 41 
3° LE SECRET INITIATIQUE ........................................... 47 

LA FRANC-MAÇONNERIE, MAÎTRESSE DE GNOSE ........ 50 
1° LA DIVINITÉ MAÇONNIQUE ...................................... 50 
2° L’ÂME HUMAINE ......................................................... 53 
3° LE GRAND ARCHITECTE DE L’UNIVERS ................. 53 

PRÉCURSEURS OUBLIÉS ...................................................... 57 
QUAND UN NOUVEAU CONVERTI OBSERVE 
LES "LIBÉRAUX" ................................................................... 57 

APERÇU SOMMAIRE DE LA DOCTRINE DE 
L’HYLÉMORPHISME ............................................................... 63 

LA MATIÈRE ET LA FORME,  
LA PUISSANCE ET L’ACTE .................................................. 64 



© Éditions ACRF, 2021 
50 AVE DES CAILLOLS 

13012 MARSEILLE 

12 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Nouvelle Édition 2021 

ISBN 978-2-37752-060-2 


	À l’occasion du centenaire de l’Encyclique "Æterni patris"
	PROTESTANTISME et LIBÉRALISME
	LA SOUVERAINETÉ POPULAIRE
	LE LIBÉRALISME RELIGIEUX
	QUE CONCLURE ?
	APPENDICE

	En feuilletant les livres
	"DE LA VIE AVANT TOUTE CHOSE"
	"LA CONJURATION des ILLUMINES".
	À PROPOS du PÈRE JANDEL

	La gnose d’hier à aujourd’hui
	LES DÉFICIENCES DE LA GNOSE
	1  LE PANTHÉISME
	2  LE PROBLÈME du MAL
	3  Le SECRET INITIATIQUE

	La FRANC-MAÇONNERIE, MAÎTRESSE de GNOSE
	1  La DIVINITÉ MAÇONNIQUE
	2  L’ÂME HUMAINE
	3  Le GRAND ARCHITECTE de l’UNIVERS


	Précurseurs oubliés
	QUAND UN NOUVEAU CONVERTI OBSERVE les "Libéraux"

	Aperçu sommaire de la doctrine de l’hylémorphisme
	La MATIÈRE et la FORME,  la PUISSANCE et L’ACTE




