
LES JUIFS DANS LA RÉVOLUTION FRANÇAISE 
 

LA PRÉPONDÉRANCE JUIVE 
 
 

première partie : SES ORIGINES (1789-1791) 
d’après des documents nouveaux, 1889 

 
 

Suite à L’entrée des Israélites dans la société française 
par L’ABBÉ JOSEPH LÉMAN  

(1836-1915) 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

UN JUIF CONVERTI CATHOLIQUE 
ANALYSE ET JUGE  

LA RÉVOLUTION FRANÇAISE ! 
 





~ 3 ~ 

 
 

Imprimatur  
Cardinal Foulon  

26 Aug. 1889 
 
 
 
 
Selon Joseph Lémann, l’acte de naissance de l’intégration de 

la communauté juive au sein de la société française peut se ré-
diger ainsi : « Est née des Droits de l’Homme et de la France dé-
christianisée, dans le local de l’Assemblée Nationale : du 14 août 
1789 au 27 septembre 1791 ». L’auteur poursuit : « À Jéricho, les 
droits de Dieu marchaient devant Israël, avec le bruit des trom-
pettes ; en France, ce sont les droits de l’homme, avec la hache 
révolutionnaire, qui lui frayent la voie ». 

Faisant suite au célèbre ENTRÉE DES ISRAÉLITES DANS LA SO-
CIÉTÉ FRANÇAISE, ce nouvel ouvrage décrit, avec une grande pré-
cision, par quelles démarches les Juifs ont obtenu le titre de ci-
toyen et l’égalité des droits. L’auteur étudie en détail les liens 
tissés entre les Juifs et les sociétés secrètes, ainsi que les 
nombreux et très divers moyens mis en œuvre pour venir à bout 
des résistances de l’Assemblée Nationale et du peuple français. 

 
L’AUTEUR 

 
Né en 1836, Joseph Lehmann était le contraire de ce que l’on 

appelle aujourd’hui un “raciste”, voire un “antisémite”. Juif con-
verti devenu prêtre catholique, il consacra toute son existence, 
jusqu’à sa mort en 1915, à tenter de convertir ses anciens core-
ligionnaires au christianisme. 

Son œuvre majeure représente le résultat de plus de vingt 
ans de recherches. 

 
  





~ 5 ~ 

À QUI S’ADRESSE L’HOMMAGE DE CE LIVRE 
 
 

I 
 

Nous ne venons pas appeler l’attention sur la prépondérance 
juive, ce qui n’est plus nécessaire ; encore moins la préconiser, 
ce qui serait un mal, mais nous venons l’expliquer. 

On sait vaguement qu’elle est issue de la Révolution Fran-
çaise, mais on ignore les circonstances et les péripéties de sa ge-
nèse. Ce livre les raconte. 

C’est un acte de naissance que nous nous permettons de faire 
passer sous les yeux de M. Sadi Carnot, président actuel de la 
République Française, sous les yeux de l’Assemblée Nationale 
récemment sortie des comices de septembre 1889, et sous les 
yeux de MM. les membres de ces loyales Assemblées provin-
ciales, qui, d’un bout de la France à l’autre, ont rapproché dans 
une belle synthèse patriotique les choses anciennes et les choses 
nouvelles. 

L’hommage s’adresse d’abord à M. Sadi Carnot, parce que le 
père de Monsieur le président de la République a écrit la vie de 
celui qui fut le principal agent de l’émancipation juive auprès de 
la Constituante, du prêtre-député Grégoire (10F

1). Le biographe 
s’est tenu dans le voisinage de la vérité plutôt que dans la vérité 
elle-même. Mieux renseigné par ces pages qui sollicitent l’hon-
neur d’être lues, le chef de l’État jugera peut-être opportun de 
préserver le palais de l’Élysée de l’influence hébraïque 
que lui a léguée la maison de son père (2). 

Nous nommons ensuite, dans notre hommage, l’Assemblée 
Nationale sortie des comices de septembre 1889, parce qu’elle se 
trouve rappeler, et pour le nom et pour les dates, la première 
assemblée française à qui incomba le fardeau de s’occuper pour 
la première fois de la question juive. L’expression ne semblera 
pas trop forte, quand on aura pris connaissance de cet ouvrage.  

De 1789 à 1791, l’Assemblée Nationale, devenue la Consti-
tuante, eut le cauchemar de cette question. Dans l’hypothèse où 
l’Assemblée Nationale de 1889 viendrait à en être saisie de nou-
veau durant sa législature qui commence (ce qui ne serait nul-

 
1 Les notes sont en fin d’ouvrage ; à partir de la page 213. (NDE) 



~ 6 ~ 

lement impossible), il reste à savoir si elle se résignerait aux hé-
sitations et aux perplexités de sa devancière, et si, en fin de 
compte, elle capitulerait, comme elle, devant les juifs. 

Aurions-nous pu oublier, dans notre hommage, Messieurs les 
membres des Assemblées Provinciales de ce centenaire ? En re-
prenant, avec une largeur de vues et une précision admirables, 
toutes les questions contenues dans les cahiers de 1789, ils n’ont 
délibéré sur la question israélite qu’avec une extrême réserve, 
uniquement à propos de l’accaparement et de l’agiotage (3). Les 
documents authentiques leur manquaient pour juger, sur les 
autres points, l’israélitisme contemporain. Qu’ils veuillent bien 
nous permettre de leur présenter ces documents : ils pourront 
leur être utiles, si les rênes du pouvoir reviennent entre leurs 
mains. 

Les termes pleins de noblesse et de mesure qu’ils ont em-
ployés à l’égard des israélites, dans leur récente et trop courte 
délibération (4), prouvent qu’ils sauraient combattre et conjurer 
le péril sémitique en ne lésant pas ces deux choses saintes : les 
gloires de l’ancien peuple de Dieu, et le mouvement des conver-
sions vers le catholicisme. 

 
  



~ 7 ~ 

II 
 

C’est un acte de naissance, avons-nous dit, que nous plaçons 
sous des yeux capables de l’apprécier. 

L’acte de naissance, en effet, peut se rédiger ainsi qu’il suit : 
LA PRÉPONDÉRANCE JUIVE est née des Droits de 
l’Homme et de la France déchristianisée, dans le local de 
l’Assemblée Nationale : du 14 août 1789 au 27 septembre 
1791, durée de cet enfantement laborieux. 

Mise au jour, cette prépondérance va grandir. Ses développe-
ments seront l’objet d’études subséquentes. Signalons tout de 
suite l’auxiliaire de sa prodigieuse croissance, par un apologue 
greffé sur un mot historique : 

« La Révolution fera le tour du monde », annonce, un jour, 
Mirabeau. Tenant parole au tribun qui s’engageait ainsi pour 
elle, la Révolution se met en marche ; dès le début de sa gi-
gantesque tournée, elle est abordée par un singulier compa-
gnon : le juif-errant. Ils se regardent et se disent : unissons-
nous. 

« Je commence le tour du monde, ajoute, avec un empres-
sement juvénile, la Révolution. 

« — Il y a dix-huit siècles que je l’accomplis, répond le juif-
errant ; je te guiderai !... » 
 
Depuis lors, tous les continents et tous les peuples les ont vus 

passer ensemble. 
Cet apologue suffit à faire comprendre la rapidité d’accroisse-

ment qui s’est manifestée dans la prépondérance juive. 
Évidemment, les Juifs avaient tout à gagner dans la compa-

gnie de la Révolution. Ils n’ont plus besoin de discuter, comme 
jadis, pour leur mode d’existence, auprès des gouvernements : la 
Révolution discute en leur faveur. Ils ne batailleront plus comme 
au temps du moyen âge, elle bataille pour eux. Ils n’ont qu’à lais-
ser faire leur jeune et sauvage alliée, qu’à l’exciter seulement 
quand elle n’avance pas assez vite à leurs côtés : marche, marche ! 

À l’heure où nous traçons cette préface, la prépondérance 
juive (pour ne parler que de son développement en France) se 
trouve énergiquement décrite dans ces réflexions du journal 
l’Univers, à propos de la circulaire du grand rabbin de Paris sur 
le centenaire de 1789 (5) : 



~ 8 ~ 

« En France, les Juifs ne sont-ils pas chez eux ? Ils n’y 
sont que depuis cent ans, et déjà ils l’ont à moitié con-
quise. Bientôt elle sera à eux tout entière. Ne possèdent-
ils pas aujourd’hui la terre, l’argent, l’influence ? Ne 
disposent-ils pas du gouvernement et de la presse ? À 
l’heure actuelle, M. de Rothschild et ses coreligion-
naires sont plus maîtres en France que le Président de 
la République et ses ministres. Ils règnent à la Bourse, 
et ce palais là, c’est le vrai centre du pouvoir et de l’ac-
tion » (6). 
 
Quel chemin parcouru, grand Dieu ! de l’acte de naissance 

présenté plus haut, à cette mainmise sur le gouvernement de la 
France ! 

Mais les fils d’Israël ont dressé eux-mêmes le barrage de bois 
qui subjugue et humilie toute prépondérance : la Croix ! Elle 
seule peut être, contre eux, le salut de la société moderne, et leur 
salut, à eux dans la société moderne. 

 
Lyon, le 6 octobre 1889. 
 

  



~ 9 ~ 

CHAPITRE PREMIER 
 

INITIATIVE DANGEREUSE DU PHILOSOPHISME 
DANS L’OUVERTURE D’UN CONCOURS À METZ 

EN FAVEUR DES JUIFS (1785-1788) 
 
I. Contraste douloureux qui, à partir de la révolution de 1789, va 

remplir l’histoire du peuple français et prendre des proportions tou-
jours croissantes : le Christ rejeté et les juifs admis dans la société.  

II. Pareil contraste ne pourra être posé par un si grand peuple 
qu’autant qu’un breuvage empoisonné et assoupissant lui aura pré-
alablement enlevé la claire vue de ce qu’il va faire. Quel est ce breu-
vage ? Le libéralisme révolutionnaire.  

III. Premier essai public du libéralisme dans un concours ouvert 
en faveur des juifs dans la ville de Metz, en 1788.  

IV. Signification du choix de Metz pour ce concours.  
V. Sa tenue et sa durée. Dangers qui s’y révèlent.  
VI. L’abbé Grégoire, curé d’Emberménil près de Lunéville, s’y fait 

connaître et obtient la palme. 
 
 

I 
 
Deux faits d’une incalculable gravité se juxtaposent au 

début de la Révolution Française : le renvoi du Christ et 
l’admission des juifs. 

Racontant tout au long de ce livre, dans les plus minutieux dé-
tails, la manière dont ces deux faits ont été amenés et se sont pro-
duits, nous nous bornons ici à présenter leur formule précise : 

Premier fait historique : Le Christ rejeté en tête de la 
Déclaration des Droits de l’Homme ;  

Second fait historique : Les juifs admis dans la société, 
en vertu de cette même Déclaration des Droits. 

Ces deux faits, enchaînés l’un à l’autre, rappellent un con-
traste douloureux du passé : la préférence donnée à Barabbas 
sur Jésus ; conséquemment l’échange de Barabbas contre Jésus, 
puisque l’auguste fils de David appartenait, en propre, au peuple 
d’Israël, par Son sang, Ses miracles, Son patriotisme. Ils rappel-
lent cette préférence, cet échange ; hélas ! ils devaient aussi faire 
entrer le peuple français dans des phases de déception, de déca-
dence et d’appauvrissement, où les juifs ont marché les pre-
miers. Un mot sur cette primauté malheureuse : 



~ 10 ~ 

L’immense clameur : Que son sang retombe sur nous et sur 
nos enfants ! n’a pas été, pour le peuple juif, l’épisode le plus 
calamiteux de la Passion, quoiqu’il ait été le plus grave. La rai-
son en est qu’ici-bas le sang du Christ n’exclut personne de Ses 
effluves de miséricorde et de tendresse. Il purifie, en rosée 
d’amour et de rafraîchissement, les juifs aussi bien que n’im-
porte quels autres hommes, dès que ces pauvres aveugles, se 
souvenant de la bienheureuse Passion (suaves et consolantes ex-
pressions de la sainte Liturgie) (7), consentent à profiter du sang 
divin. L’épisode le plus calamiteux de la Passion, source d’igno-
minies et de désastres pour le peuple d’Israël, a été la préférence 
donnée à Barabbas sur Jésus. 

Le Juste, le bienfaiteur de la Judée, est mis en parallèle avec 
un infâme voleur et assassin. Une indescriptible vocifération dé-
signe la préférence : Barabbas ! Pilate insiste pour donner aux 
juifs le temps de revenir sur leur choix. Avec plus de fureur, ils 
lui répondent : Pas celui-ci, mais Barabbas ! Ces hommes, dont 
l’exaspération ne connaît plus de bornes, ne daignent même pas 
dire JÉSUS, prononcer son nom, tant il leur semble que le pro-
noncer souillerait leur bouche ; ils s’écrient : CELUI-CI ! non, 
nous n’en voulons plus ; c’est Barabbas que nous choisissons ! 

Les résultats de l’échange ne se sont pas fait longtemps at-
tendre. Autrefois, Israël était une nation très noble, ayant grande 
figure, nonobstant ses défauts combattus par Moïse et les Pro-
phètes. Mais si, depuis dix-neuf siècles, ô israélites de la disper-
sion, vous avez été réputés pillards et trompeurs, si vous avez 
été considérés comme gens de rien et de rapine, si l’accusation 
d’homicide contre les chrétiens vous a été même, parfois, adres-
sée, vous supportez, en cette transmission dégradante, la consé-
quence du choix fait par vos ancêtres, devant Ponce-Pilate. Au 
royal fils de David, n’ont-ils pas préféré un voleur ; au sceptre, 
n’ont-ils pas préféré des fausses clefs ?... 

Une préférence, non pas aussi catégorique, amenée peut-être 
subrepticement, mais non moins déplorable, devait, un jour, 
s’étaler dans l’histoire du peuple de France. Elle devait, égale-
ment, impliquer un échange. Nous l’avons désignée ainsi : Le 
Christ rejeté et les juifs admis dans la société. On avait crié en 
Judée : Grâce pour Barabbas, mort au Christ ! On devait décré-
ter en France : Renvoi du Christ, entrée des juifs ! Les lois 
ont été l’expression de ce contraste lugubre. Les lois manifestent 



~ 11 ~ 

les pensées et les volontés d’un peuple. Si, à une heure de la vie 
du peuple français, les mêmes lois ont dit au Christ : Sortez ! et 
aux juifs : Entrez ! un grand méfait a été commis. L’échange, 
pour la France, ne sera que trop réel : en lui ôtant le Christ, 
on lui donne les juifs ! Quelle disproportion, ô ciel ! 

Le Christ rejeté du nouvel ordre social tandis que les juifs y 
sont admis : lugubre et pénible contraste, affront à la Divinité 
qui ne s’est pas accompli, comme à Jérusalem, dans l’efferves-
cence d’une matinée, mais à la longue, avec un calme effrayant, 
après une série d’événements amenés par une logique inexo-
rable. Cet affront n’a pas été un acte criminel, explicite et rapide 
comme le fut la préférence de Barabbas sur Jésus ; mais il a été 
la conséquence d’idées criminelles, de doctrines criminelles, at-
tendu que, depuis le christianisme, les peuples ne se conduisent 
que par les idées.  

L’affront et le contraste ont descendu, lentement et graduel-
lement, des gestes de la Constituante, dans les gestes du pays, 
se sont étendus comme une tache sombre, et maintenant qu’aper-
çoivent, bon gré mal gré, tous les yeux ? Ceci : le Christ rejeté 
bruyamment de partout, et les juifs admis superbement partout. 
Pour l’expansion douloureuse du contraste, la Providence a per-
mis un siècle ! 

Au nombre des personnes qui furent spectatrices et aussi vic-
times de la sombre tragédie de la fin du siècle dernier, une seule, 
peut-être, pressentit, avec son intuition de femme chrétienne et 
de princesse de France, ce qui allait advenir ; nous voulons par-
ler de Madame Élisabeth. Le lendemain de l’admission des 
juifs à tous les emplois par l’Assemblée Constituante, la royale 
princesse écrivait en ces termes à madame de Bombelles : 

« L’Assemblée a mis hier le comble à toutes ses sottises et 
ses irréligions en donnant aux juifs le droit d’être admis à tous 
les emplois. Je ne puis te rendre combien je suis en colère de ce 
décret. Mais Dieu a ses jours de vengeance, et s’Il souffre long-
temps le mal, Il ne le punit pourtant pas avec moins de force » 
(8). 
 
Et encore la pieuse princesse n’entrevit-elle qu’une partie de 

la vérité ! Elle signale, à propos des irréligions de l’assemblée 
qui excitent sa colère, l’entrée des juifs, elle ne songea pas au 



~ 12 ~ 

contraste avec le renvoi du Christ. C’est ce contraste que nous 
allons mettre en relief. 

 
  



~ 13 ~ 

II 
 
Avant tout, nous nous sommes posé cette question : Comment 

un pareil contraste « le renvoi du Christ et l’admission des juifs » 
a-t-il pu arriver à se produire en pays de France ? Ce n’est pas 
de sang-froid, lorsqu’on s’appelle la France, qu’on dit au Christ : 
Sortez, et aux juifs : Entrez. Il faut qu’il y ait eu préalablement 
quelque chose qui ait troublé la raison du peuple le plus éclairé 
de la terre, le plus religieux, le plus courtois dans ses formes et 
le plus chevaleresque dans ses procédés. De fait, une grande 
cause de trouble a préparé ce contraste. 

À la fin du XVIIIe siècle, la France buvait à une coupe empoi-
sonnée et assoupissante. Un breuvage perfide commençait à 
bouleverser son tempérament. Quel était ce breuvage ? 

La Révolution, brillante, hardie, fascinatrice et terrible com-
me une Athalie ou une Agrippine, devait, ainsi que ces femmes 
ambitieuses des temps anciens, procéder avec astuce et ne recu-
ler devant aucun moyen. Tous les métiers sont bons à qui est 
dévoré par l’ambition ! Dès le principe, la Révolution s’est faite 
empoisonneuse, mais avec art, avec habileté ; elle a rappelé et 
dépassé les combinaisons d’Agrippine et de Locuste. 

 
Refaisons, un instant, par la pensée, Rome païenne : Locuste 

est une fameuse empoisonneuse du temps des Césars. Elle doit 
d’abord faire périr l’empereur Claude, par ordre d’Agrippine. 
Elle est appelée au Conseil ; on lui demande de mettre du génie 
dans ses creusets ! un poison trop rapide rendrait manifeste le 
meurtre de Claude ; un poison trop lent lui donnerait le temps 
de se reconnaître, et de rétablir les droits de Britannicus, son 
fils. Locuste comprend, et trouve quelque chose de recherché en 
fait de poison, qui troublera la raison et n’éteindra que lente-
ment la vie (9). 

Un eunuque fait prendre à l’infortuné César le poison dans 
un champignon qu’il savoure avec délices : il meurt hébété ! 

Un an après, Locuste débarrasse Néron de Britannicus qui le 
gênait. Cette fois, on lui demande non un poison lent, timide, 
secret, comme celui qu’elle avait si raffinement composé pour 
Claude, mais un poison actif, prompt, foudroyant. Britannicus 
tombe raide mort à la table impériale. 



~ 14 ~ 

Locuste eut des élèves, Néron lui permit de former des dis-
ciples, de tenir école d’empoisonnement. L’histoire, en effet, et la 
peinture, la représentent essayant ses venins sur de malheu-
reux esclaves, dont les uns se tordent à ses pieds, et les autres 
deviennent fous (10). Revenons à notre époque. 

 
Qui eût jamais pensé que Locuste put être dépassée ? La Ré-

volution s’est chargée de ce sinistre progrès. 
En effet, depuis l’apparition du christianisme dans le monde, 

tout a revêtu une forme plus haute, plus spiritualisée, même le 
mal, même l’empoisonnement. On empoisonne les esprits et les 
mœurs, comme autrefois on empoisonnait les corps : avec génie ! 
Ne dit-on pas, sous les siècles chrétiens, le poison de l’hérésie, 
le poison de l’erreur ? L’ombre de Locuste, assurément, han-
tait déjà les conciliabules du manichéisme, de l’arianisme, du 
calvinisme, du voltairianisme ; mais, à la date de 1789, la Révo-
lution, s’inspirant de l’empoisonneuse et avide de la dépasser, 
imaginera dans l’ordre intellectuel et social quelque chose de re-
cherché en fait de poison, qui troublera la raison, n’étein-
dra que lentement la vie chez les peuples chrétiens : 
qu’est-ce donc qu’elle imaginera ? 

 
Le libéralisme (11). 

 
En effet, pour arriver à troubler la raison chez un peuple com-

me celui de France et à éteindre lentement sa vie, il faut un 
breuvage qui soit tout à la fois poison, philtre, narcotique : le 
poison tue ; le philtre enivre ; le narcotique assoupit. 

Tous ces effets réunis sont nécessaires pour venir à bout de la 
robuste constitution d’une nation chrétienne. 

Il s’agit de tuer en elle les idées chrétiennes ; en même 
temps, d’enivrer les âmes généreuses ; en même temps en-
core, d’endormir les honnêtes gens : tout cela, du même coup. 
Le libéralisme sera cette habile mixture, ce terrible breuvage. 
Qu’on le décompose, on y trouve les trois éléments : poison, 
philtre, narcotique. 

 
  



~ 15 ~ 

Le poison d’abord 
 
De même qu’on rencontre, dans les champs, des plantes vé-

néneuses, on rencontre aussi, dans l’ordre intellectuel, des doc-
trines mauvaises, des opinions pernicieuses. L’Église a beau les 
extirper, elles reparaissent avec la facilité et la ténacité des 
mauvaises herbes : par exemple, la négation du péché origi-
nel ; par exemple encore, l’omnipotence de la raison au tri-
bunal de laquelle tout doit se soumettre, la suffisance des 
forces humaines pour faire son chemin et la suffisance 
des forces sociales pour conduire les peuples. Productions vé-
néneuses de tous les siècles, le philosophisme du XVIIIe les 
avait considérablement fait surgir, et propagées. La Révolution 
n’aura qu’à se baisser pour les cueillir. Elles formeront le pre-
mier élément de son terrible breuvage. 

 
Outre le poison, le philtre 

 
Il y a, dans le trésor des langues humaines, des mots qui ont 

le pouvoir d’exciter des transports, d’enivrer, de passionner, ce 
sont : les mots magiques de liberté, de fraternité, d’égalité. 
L’Évangile avait purifié ces mots, les avait expliqués, et, dépo-
sant en eux un ferment divin, les avait tellement élargis qu’ils 
exprimaient des idées nouvelles. Aussi longtemps qu’ils étaient 
demeurés rattachés à l’Évangile, ils avaient pénétré et travaillé 
le monde d’une façon d’autant plus sûre et salutaire qu’elle était 
douce, pondérée, respectueuse. Mais voici qu’au XVIIIe siècle le 
philosophisme s’empare de ces mots et les explique. Aussitôt, ils 
perdent leur ferment divin et tournent au philtre (12). 
L’Assemblée Nationale dans la célèbre nuit du 4 août 1789, qui 
sera un enivrement sans précèdent dans l’histoire des peuples, 
fera l’expérience de ce philtre (13). Ils entrent donc comme deu-
xième élément dans le breuvage enchanteur et funeste que pré-
pare la Révolution.  

 
  



~ 16 ~ 

Le narcotique, enfin,  
s’y trouve comme un troisième élément. 

 
Entre tous les sentiments dont le cœur de l’homme a été doué, 

il en est un qui se distingue par une grande noblesse quand la 
vérité est son guide, mais qui devient un extrême danger lors-
qu’il ne s’inspire que de lui-même : c’est le sentiment de tolé-
rance, d’indulgence. En effet, quand elle prend pour guide la 
vérité, la tolérance se traduit en compassion pour les personnes ; 
mais elle se refuse à reconnaître les erreurs : compassion 
pour la personne, réprobation de l’erreur, telle est l’ex-
pression de la tolérance catholique. Au contraire, lorsqu’elle 
ne s’inspire que d’elle-même, la tolérance, s’égarant dans la mol-
lesse des croyances ou dans une sensibilité fausse et outrée, de-
vient l’indulgence pour les erreurs non moins que pour 
les personnes, et excuse tout inconsidérément : actes de 
faiblesse et doctrines coupables. 

L’Église avait toujours rattaché soigneusement ce sentiment 
à la vérité. Le philosophisme au XVIIIe siècle l’en détache. C’est 
alors que dans la société prennent cours des maximes comme 
celles-ci :  

« La tolérance est mère de la paix » ;  
« La tolérance seule a pu étancher le sang qui coulait d’un 

bout de l’Europe à l’autre » ;  
« Si Dieu l’avait voulu, tous les hommes auraient la même 

religion, comme ils ont le même instinct moral : soyez donc 
tolérant. » 
 
Ce système de tolérance, encouragé, propagé, sera l’o-

pium, le narcotique dont la Révolution a besoin. Elle s’en 
servira pour endormir toutes les querelles religieuses, mieux en-
core, pour endormir, si c’est possible, les religions elles-mêmes. 
Une foule d’honnêtes gens, de bonnes gens, ne demanderont plus 
qu’à s’engourdir, à s’assoupir et à rester neutres, nonobstant les 
sévérités de la théologie.  

 
Troisième élément du breuvage révolutionnaire ! Et ainsi : 

omnipotence de la raison au tribunal de laquelle tout doit se sou-
mettre ; suffisance des forces humaines pour faire son chemin, 
et suffisance des forces sociales pour conduire les peuples (poi-



~ 17 ~ 

son) ; grands mots de liberté, d’égalité, de fraternité (philtre) ; 
sentiment de tolérance réciproque non seulement pour les per-
sonnes, mais pour les doctrines (narcotique) ; tel est le perfide 
breuvage qui, comme au temps de Locuste, doit troubler la 
raison, et n’éteindre que lentement la vie. Les uns seront 
enivrés, les autres assoupis, un grand nombre tués à la longue. 
Cette mixture recevra, dans la suite, son nom caractéristique : 
le libéralisme.  

 
  



~ 18 ~ 

III 
 
Ce fut, comme bien on pense, le philosophisme préparateur 

de la Révolution qui entreprit de faire le premier essai public du 
funeste breuvage. Il le fit à propos de la question juive. 

Observation préalable, importante : avant d’être transportés 
dans une question aussi publique que l’était celle des Israélites, 
les essais des poisons et pavots de la nouvelle doctrine furent 
longtemps privés et, même, très multipliés. Les sophistes, pro-
géniture du philosophisme, faisaient le vilain métier, auprès du 
noble peuple de France, d’être des valets d’empoisonnement, 
d’enivrement et de folie. 

Il n’est pas inutile de rappeler que le philosophe digne de ce 
nom n’a rien de commun avec le sophiste : le premier cherche 
à connaître ou à faire connaître la vérité ; le second ne cherche 
qu’à la défigurer ou à l’obscurcir par de fausses subtilités. Le mot 
sophiste signifie, d’après l’étymologie grecque, trompeur dans 
ses subtils et insidieux raisonnements. Ne semble-t-il pas qu’on 
aperçoive un homme qui prépare et infiltre, dans la pensée d’au-
trui, un poison subtil ? 

Platon, dans un de ses admirables dialogues, appelle tour à 
tour le sophiste : chasseur de jeunes gens riches, pêcheur à l’ha-
meçon, commerçant faisant négoce de connaissances à l’usage 
des âmes, charlatan. Sous ce badinage, le grand moraliste lais-
sait percer une ironie profonde et un sens sérieux ; aussi, quand 
il veut opposer la sophistique à la vraie philosophie, le pur 
amour du beau et du bien à la recherche des faux brillants et des 
vaines apparences, il caractérise ; et pour ainsi dire grave en 
deux traits profonds la différence du philosophe et du so-
phiste : Celui-là, dit-il, tend vers l’être ; celui-ci va au 
néant (14). 

Combien cet arrêt de la sagesse antique se trouvait justifié au 
XVIIIe siècle par les doctrines subversives des malfaiteurs intel-
lectuels devenus plus dangereux sous le soleil de la vérité chré-
tienne ! On a dit d’eux, en les rattachant à ceux du temps de 
Platon :  

« Race des sophistes ! race éternelle, moqueuse, implacable, 
qui cherche l’erreur avec passion, et pour qui l’ombre, quelque 
forme qu’elle prenne, est une découverte et une félicité. Socrate 
entendait leurs voix autour de lui, lorsqu’il enseignait à la jeu-



~ 19 ~ 

nesse athénienne l’existence et l’unité de Dieu ; ce furent eux qui 
lui versèrent la ciguë pendant qu’il prophétisait à ses disciples 
l’immortalité de son âme et de la leur. Jésus-Christ les vit au 
pied de sa croix, et l’Église, héritière de toutes les vérités qu’il a 
données au monde, n’a pas cessé un seul jour de les traîner à sa 
suite. Il n’est pas un progrès dans la lumière qu’ils ne combat-
tent par un progrès dans l’art du doute et de la négation. So-
crate fut leur première victime, Jésus-Christ fut la seconde ; ils 
espèrent que le genre humain sera la troisième, et ils y travail-
lent ardemment » (15). 
 
Le genre humain, leur victime ! C’est ce grand meurtre, en 

effet, qui se préparait et allait commencer en 89. Le sophiste, dont 
le style enchanteur distillait avec plus de perfidie les pavots de la 
tolérance, la vapeur enivrante des idées libérales et le venin du 
déisme, était le célèbre citoyen de Genève, Jean-Jacques Rous-
seau. 

Il est juste de reconnaître qu’à côté des sophistes astucieux, il 
y en avait d’inconscients qui devaient contribuer à l’empoison-
nement du beau pays de France, uniquement par ignorance, par 
éducation incomplète, par préjugés. Moins dangereux au pre-
mier abord, ils le deviennent, parce qu’ils servent, hélas ! d’in-
termédiaires.  

L’histoire raconte que dans certains empoisonnements de Lo-
custe, deux esclaves étaient employés. Le premier servait un 
breuvage trop chaud, mais inoffensif ; les lèvres des convives 
pouvaient s’en approcher pour mieux tromper la victime ; l’autre 
esclave, avec l’eau froide, versait le poison. Pareillement, il y 
aura deux sortes d’échansons du breuvage révolution-
naire : les uns disposeront les peuples à l’accepter, les 
autres le feront prendre. 

 
Après cette observation préalable, revenons à la question 

juive : 
Les essais du libéralisme, avons-nous dit, furent longtemps 

privés, en ce sens qu’ils n’émanaient point d’une réunion pu-
blique, d’une assemblée. Les brochures, les pamphlets étaient 
ses organes ; les salons, les dîners entendaient ses premiers 
épanchements, mêlés à ceux du champagne. Fronde des salons, 



~ 20 ~ 

libéralisme des femmes, tel est le titre d’un très curieux passage 
dans un des savants ouvrages de Taine :  

« Les salons s’ouvrent à la philosophie politique, par 
suite au Contrat Social, à l’Encyclopédie, aux prédications de 
Rousseau, Mably, d’Holbach, Raynal et Diderot » (16) ;  

« Un mot redoutable, celui de citoyen, importé par Rous-
seau, est entré dans le langage ordinaire, et, ce qui est décisif, 
les femmes s’en parent comme d’une cocarde » ;  

« Vous savez combien je suis citoyenne, écrit une jeune fille 
à son amie. Comme citoyenne et comme amie, pouvais-je rece-
voir de plus agréables nouvelles que celle de la santé de ma 
chère petite et de la paix » (17).  
 
En tout cela, il n’y avait encore que des essais privés de libé-

ralisme. Mais voici venir un essai public, et c’est à propos de la 
question juive qu’il va se tenter. 

Les juifs avaient suivi en observateurs très habiles le déve-
loppement du mouvement libéral. Évitant avec soin, par religion 
autant que par prudence, la protection, du moins ouverte, des 
philosophes qui se posaient en adversaires déclarés du Christia-
nisme et de la Révélation, ils s’étaient particulièrement attachés 
aux célébrités qui confinaient à la fois au philosophisme et au 
christianisme, par exemple Malesherbes, Montesquieu. 

Ce dernier surtout était leur homme. L’auteur de l’ESPRIT 
DES LOIS avait parlé des juifs en termes extrêmement favorables 
dans un chapitre intitulé : Très humbles remontrances aux in-
quisiteurs d’Espagne et de Portugal (18). Aussi l’autorité de son 
nom était-elle invoquée par eux à tout propos, dans leurs re-
quêtes à Versailles, dans les plaidoiries de leurs avocats. Ils pro-
fiteront de Rousseau, mais ne s’appuieront pas sur lui. Ils s’ap-
puient sur Montesquieu. Une critique très fine, quoique non 
chrétienne, comparant entre eux Montesquieu et Rousseau, a 
noté ces différences :  

« L’Esprit des lois marqua, dans l’histoire de la pensée 
humaine, une des grandes dates du XVIIIe siècle. Comme 
la statue dont parle Bacon, qui, sans marcher elle-même, in-
dique du doigt la route, L’Esprit des lois posait sous tous leurs 
aspects les problèmes politiques dont la solution préoccupait 
tous les esprits, ceux, du moins, auxquels l’avenir apparaissait 
incertain et couvert de sombres nuages. Il s’adressait aux 



~ 21 ~ 

hommes de raison et d’expérience, aux hommes d’État et aux 
penseurs ; il échappait, par cela même, aux entraînements de 
la foule, qui ne veut pas être éclairée, mais émue. Au contraire, 
Rousseau, moins réservé que Montesquieu, amoureux jusqu’à 
l’excès de la popularité, ne craignait pas de parler, en ces ter-
ribles matières, le langage de la passion. Aussi Rousseau fit-il 
de nombreux disciples ; il créa véritablement une école et un 
parti dont la Déclaration des Droits de l’Homme fut l’expres-
sion et le drapeau. Montesquieu n’obtint que l’admiration des 
sages et des esprits cultivés, et L’Esprit des lois resta ignoré 
du peuple » (19).  
 
Les juifs, eux, ne l’ont pas ignoré ! ils ont compris le signe 

indiqué par le doigt de la statue. Avant de profiter du grand agi-
tateur qui est Rousseau, ils s’attachent aux modérateurs, qui 
sont Montesquieu et Malesherbes (20). 

Tout à coup, le journal le Mercure de France annonce cette 
nouvelle : la ville de Metz vient de mettre au concours cette ques-
tion : est-il des moyens de rendre les juifs plus utiles et plus heu-
reux en France ? L’initiative de ce concours est prise par la So-
ciété Royale des Sciences et des Arts de la ville. 

Un pareil sujet, à première vue, ne présentait rien que de très 
pacifique et de convenablement libéral. Il ne pouvait qu’exciter 
la curiosité et la sympathie. Il produisit une certaine émotion.  

« Ce concours, ouvert par une société littéraire des plus im-
portantes, eut un grand retentissement, et le Mercure de 
France en parla dans d’excellents termes » (21). 
 
Mais il s’en faut de beaucoup que les chefs et les publi-

cistes du peuple français aient compris la gravité de la 
tentative du philosophisme en faveur des juifs ; effet du 
breuvage ! On ne s’aperçut pas que l’ouverture de ce concours 
équivalait à celle d’une brèche ; Metz, malgré ses citadelles, al-
lait laisser passer l’invasion sémitique, et le philosophisme était 
le traître ! M. de Bonald a dit, avec grande justesse, dans ses 
Mélanges :  

« La philosophie, lasse de ne régner que dans la littérature, 
prit les rênes du gouvernement politique... Les juifs furent les 
premiers objets de ses affections philanthropiques » (22).  
 



~ 22 ~ 

C’est vrai, les juifs furent les premiers objets de ses affec-
tions philanthropiques ; mais l’éminent publiciste se trompe, 
et à sa suite d’autres écrivains, en plaçant le début des sympa-
thies du philosophisme pour les juifs à la date de l’Assemblée 
Constituante, en 1791 : c’est à Metz qu’il faut placer ce début, en 
1788. 

 
  



~ 23 ~ 

IV 
 
Le choix de Metz n’était pas sans signification. À cette ville, 

comme à celle de Strasbourg, se rattachaient, pour les juifs de 
France, les souvenirs les plus amers. 

Nous avons raconté, dans notre premier volume, comment, 
durant quatre cents ans, les juifs avaient été contraints de sortir 
chaque soir de Strasbourg, au son de la trompe, pour aller cher-
cher gîte et sommeil ailleurs ; et aussi comment, la fierté de 
Cerfberr se révoltant un soir devant cette coutume, l’adroit et 
tenace israélite avait conquis, dans Strasbourg, non seulement 
le droit de séjour, mais même celui de propriété. De Strasbourg 
donc, l’idée de devenir propriétaires avait été réveillée, com-
muniquée et stimulée chez tous les israélites du reste de la 
France. 

Au choix de Metz venait se rattacher une autre idée : celle de 
réhabilitation, de réparation, nous croirions presque de revan-
che, tant les documents sont étranges ! En effet, c’était à Metz 
qu’avait eu lieu l’exécution de Raphaël Lévy, qui fit tant de bruit 
en France, vers la fin du XVIIe siècle. Voici ce qui l’avait motivée ; 
nous empruntons le récit aux Archives israélites : 

C’était en 1669. Raphaël Lévy, né au village de Chellain-
court, à quatre lieues de Metz, habitait Boulay, bourgade du 
département de la Moselle et qui dépendait alors du duché de 
Lorraine. C’était un pauvre marchand de bestiaux, comme il 
s’en trouve encore aux environs de cette ville ; et avec ce com-
merce très pénible, peu lucratif, il élevait une famille compo-
sée de sa femme, d’un fils et d’une fille, déjà fiancée ; il était 
parvenu à l’âge de 56 ans, sans qu’aucune plainte se fût éle-
vée contre lui, jusqu’à la fatale journée du 25 septembre 1669, 
veille de la grande fête des Trompettes. Il partit ce jour-là, un 
mercredi, à 7 heures du matin, de Boulay, à cheval, et accom-
pagné de son fils, pour aller acheter à Metz de l’huile et y 
chercher une corne de bélier pour la fête du lendemain. À 3 
heures de l’après-midi, il se trouvait de retour aux Étangs, où 
il fit ferrer son cheval, et à 4 heures il rentrait à Boulay avec 
son fils et le meunier de l’endroit. On sait d’ailleurs que la 
veille des fêtes, les juifs rentrent de bonne heure pour ne pas 
s’exposer à violer certains préceptes. 



~ 24 ~ 

Le même jour, à 1 heure du soir, une nommée Mangeote 
Willemin, femme de Gilles Lemoine, charron du village de 
Glatigny, allait à une fontaine, à deux cents pas du village, 
pour y laver quelques linges ; son enfant, nommé Didier, âgé 
de 3 ans, marchait derrière elle ; il parait qu’elle n’y fit pas 
attention et que l’enfant courut sur la route et entra dans la 
forêt de Hayez, où il s’égara, et comme c’était aux approches 
de l’hiver, il fut probablement dévoré par les loups, et, en ef-
fet, le 26 novembre suivant, quatre porchers trouvèrent dans 
ce bois une tête d’enfant très défigurée avec un col de chemise. 

La mère s’étant retournée, ne voyant plus son fils, courut 
avertir son mari ; ils se mirent ensemble à la recherche et 
découvrirent les vestiges des pas de l’enfant sur la route ; 
mais, au lieu de traverser cette route et d’entrer dans le bois, 
le père eut la malheureuse idée que l’enfant avait pris le che-
min de Metz et il se dirigea vers cette ville ; ayant rencontré 
un cavalier de la compagnie du comte de Vaudemont et lui 
ayant demandé des nouvelles de l’enfant, ce cavalier dit qu’il 
avait trouvé un juif avec une grande barbe noire et monté sur 
un cheval blanc, qui portait un enfant devant lui, et qu’à sa 
rencontre il s’était éloigné du grand chemin de la portée d’un 
coup de pistolet. Le père courut à Metz jusqu’à la porte dite 
des Allemands. Là, on lui apprend qu’on avait vu entrer le 
nommé Lévy de Boulay, et qu’il logeait ordinairement dans la 
rue des Juifs, chez son parent nommé Garçon. Il se rend dans 
cette rue et demande son enfant ; on lui répond qu’on ne sait 
ce qu’il veut dire. Huit jours après, le 30 octobre, le père dé-
posait sa plainte chez le lieutenant criminel du bailliage de 
Metz. 

L’instruction du procès prouva que l’enfant n’avait pas été 
dévoré par les loups. Le Parlement de Metz conclut à l’enlè-
vement, au crime ; Raphaël Levy fut condamné à être brûlé 
vif, et la sentence fut exécutée le 17 janvier 1670. Continuons 
avec les Archives : Vendredi 17 janvier, au matin, on lui fit 
lecture de l’arrêt ; de son cachot, on le conduisit à la chambre 
destinée aux tortures ; alors il dit aux commissaires de consi-
gner par écrit ce qui suit :  

Que tout ce qu’il pourrait dire, tout aveu que la douleur 
de la torture pourrait lui arracher, n’est que mensonge ; 



~ 25 ~ 

car lui, il est innocent, et tout Israël est innocent ; qu’il n’en 
accusait pas ses juges, mais bien les témoins.  
Sur cela, l’homme saint et pieux supporta toutes les tor-

tures sans dévier de la vérité et de la justice depuis le com-
mencement jusqu’à la fin, et les douleurs les plus aiguës ne 
purent le décider à avouer ce mensonge par la plus faible pa-
role ; il persista dans la vérité, disant que lui, ainsi que tout 
Israël, était innocent. Comme il faillit perdre l’âme par les 
grandes souffrances, on voulut lui faire boire du vin pour le 
fortifier, mais il le refusa, parce qu’il n’était pas selon les rites 
hébraïques ; alors on le retira de la torture et on le conduisit 
dans une chambre, où on le fit asseoir devant le feu pour le 
réchauffer : plusieurs personnes vinrent ensuite pour l’enga-
ger à parler, mais il ne prêta l’oreille à personne et il désira 
qu’on lui envoyât des israélites. Cette demande lui ayant été 
accordée, alors Seligman, le syndic, et rabbi Zanville, allèrent 
le trouver et le consoler ; il leur recommanda sa femme et ses 
enfants, puis il pleura, pria, mit ses phylactères. À 2 heures 
après midi, on le fit extraire de sa prison et on le conduisit 
devant l’église métropolitaine, afin de demander pardon ; 
mais il ne voulut ni prendre le cierge, ni demander pardon, 
car, disait-il, il ne veut ni ne doit demander pardon pour un 
forfait qu’il n’avait pas commis ; de là on le conduisit jusqu’en 
Fournirue, où une voiture l’attendait pour l’asseoir ; il dit que, 
comme Dieu lui avait donné la force de supporter de pareilles 
souffrances, il continuera à lui en donner encore pour sancti-
fier son saint nom et aller au lieu du bûcher. Plusieurs vin-
rent encore l’engager à faire des aveux ; mais il les repoussa, 
leur disant :  

« Ne voyez-vous donc pas le ciel ouvert et deux anges 
prêts à recevoir mon âme ? »  
 
Plusieurs chrétiens attestent avoir entendu ces paroles 

sortir de sa bouche. 
C’est ainsi qu’il alla à pied jusqu’en Champ-à-Seille, lieu 

où était allumé le bûcher ; on lui fit encore lecture de l’arrêt, 
l’avertissant de bien faire ses réflexions et de faire ses aveux ; 
mais il resta toujours fidèle à la vérité, protestant de son in-
nocence. Il s’approcha du bûcher qu’on lui avait apprêté ; 
alors le bourreau lui couvrit le visage de paille pour ne point 



~ 26 ~ 

voir le feu, mais il l’ôta de sa figure, et en moins d’un quart 
d’heure son corps fut brûlé et anéanti (23). 
 
Les Archives israélites font suivre le récit de cette réflexion :  

« Si cet homme avait appartenu à la communion chrétien-
ne, les Chateaubriand, les Lamartine auraient chanté sa mort ; 
mais un pauvre juif, marchand de bestiaux, qui s’en inquiété ?» 
(24) 
 
Détrompez-vous, Archives israélites, le marchand de bestiaux 

a trouvé mieux que le chantre d’Eudore dans les Martyrs : Metz, 
elle-même, après l’avoir condamné et brûlé, a pris en mains la 
cause de son peuple. Toutefois l’impartialité nous fait dire : Là 
encore l’effet du breuvage ! car à un siècle de distance (1670-
1788), Metz était retournée ; en voici la preuve, dans cet aveu à 
propos du concours ouvert en faveur des juifs :  

« L’initiative prise par la Société littéraire de Metz avait 
une grande importance. Ce rôle appartenait bien à la cité de 
Metz, ville libérale par excellence, qui depuis plusieurs siècles 
possédait dans son sein une juiverie modèle, et qui, réfractaire 
à la persécution contre les protestants, eut au contraire, et à 
plusieurs reprises, des échevins de la religion réformée. Il ap-
partenait aussi aux hommes libéraux, qui composaient la So-
ciété Royale des Sciences et des Arts et qui étaient en con-
tact fréquent avec les juifs du pays, de faire revenir l’opinion 
publique de l’erreur séculaire dans laquelle on était tom-bé au 
sujet des juifs, et de rechercher les moyens de les rendre plus 
utiles au pays et heureux eux-mêmes, en les affranchissant de 
la réprobation que l’on faisait peser sur eux » (25). 
 
Pour nous, nous ne pouvons que raisonner ainsi : si Raphaël 

Lévy a été innocent, la Providence, qui se sert de tout, consolait 
les cendres du pauvre marchand de bestiaux par le premier si-
gnal d’une réparation envers son peuple ; s’il a été coupable, l’au-
dace juive est effrayante puisque, du lieu du crime et du bûcher 
qui l’avait puni, elle jetait à la société chrétienne le défi de son 
émancipation. 

 
  



~ 253 ~ 

TABLE DES MATIÈRES 
 
À qui s’adresse l’hommage de ce livre 
 
CHAPITRE I – Initiative dangereuse du philosophisme 

dans l’ouverture d’un concours à Metz en faveur des juifs 
(1785-1788). 

I. Contraste douloureux qui, à partir de la Révolution de 
1789, va remplir l’histoire du peuple français et prendre des 
proportions toujours croissantes : Le Christ rejeté et les 
juifs admis dans la société. 

II. Pareil contraste ne pourra être posé par un si grand 
peuple qu’autant qu’un breuvage empoisonné et assoupis-
sant lui aura préalablement enlevé la claire vue de ce qu’il 
va faire. Quel est ce breuvage ? le libéralisme révolution-
naire. 

III. Premier essai public du libéralisme dans un con-
cours ouvert en faveur des juifs dans la ville de Metz, en 
1783. 

IV. Signification du choix de Metz pour ce concours. 
V. Sa tenue et sa durée. Dangers qui s’y révèlent. 
VI. L’abbé Grégoire, curé d’Emberménil, près de Luné-

ville, s’y fait connaître et obtient la palme. 
 
CHAPITRE II – Le Christ rejeté par l’Assemblée Na-

tionale (1789). 
I. Nom donné dans les Écritures à l’Adversaire de Dieu : 

le Serpent barre ou levier. Ce nom se réalise d’une façon 
saisissante en 1789. 

II. Absence lugubre qui éclate dans la Déclaration des 
Droits de l’Homme et du Citoyen, nonobstant toutes les 
apologies qu’on a essayé d’en faire : la pierre angulaire de 
l’ordre social, le Christ, en a été rejeté. 

III. Il est historiquement certain que les législateurs de 
89 ont voulu se débarrasser du Christ comme pierre de 
l’angle. 

IV. Noirceur de ce rejet du Christ. Contraste poignant 
entre la Déclaration des Droits de l’Homme et la Loi Salique, 
l’une, constitution de la France à son âge mûr, l’autre, cons-
titution de la France dans son enfance. 

V. Les destinées de la pierre angulaire et les destinées 
de la France officielle se séparent. 

VI. Ce que celte séparation sera pour la France. 
 

5 
 

9 
 
 

9 
 
 
 

13 
 
 
 
 

18 
 
 

23 
27 
30 

 
 

33 
 

33 
 
 

36 
 
 
 

39 
 
 

45 
 
 
 

50 
 

54 
 



~ 254 ~ 

CHAPITRE III – Une machine de guerre entre les 
mains des juifs. 

I. La déclaration des droits de l’homme devient machine 
de guerre entre les mains des juifs. La société française 
s’est inspirée avec ivresse, pour faire la Révolution, du pa-
ganisme condamné par l’Évangile ; le cheval de Troie, an-
tique machine de guerre lui fera comprendre ce qui s’est 
passé à propos des juifs. 

II. Récit, d’après Virgile, de l’introduction du perfide 
cheval dans les murs de Troie, les Grecs en sortirent : de la 
Déclaration des Droits de l’Homme, sortent les hébreux mo-
dernes. 

III. Par qui cette funeste machine des Droits de l’Homme 
aurait été construite ; ce que les documents historiques lais-
sent entrevoir. 

IV. Les plus élémentaires précautions de la prudence 
négligées par l’Assemblée Constituante et par les gouver-
nements qui lui succéderont. 

V. L’épisode des serpents qui enlacent Laocoon, au mo-
ment où le cheval est introduit dans les murs de Troie, se 
renouvelle aussi au moment où la Déclaration des Droits de 
l’Homme devient machine de guerre. 

 
CHAPITRE IV – Dans quelles circonstances la ques-

tion juive fut introduite devant l’Assemblée Nationale (août 
à décembre 1789). 

I. Des considérations présentées au lecteur dans le cha-
pitre précédent, on passe au détail des faits. 

II. Ouverture des États Généraux : Une députation 
juive, venue d’Alsace, de Lorraine et des Trois-Évêchés, en 
instance auprès de l’Assemblée Nationale. Première tenta-
tive, mais qui ne réussit pas, pour introduire la question 
juive devant l’Assemblée au moment le plus laborieux et le 
plus critique de l’année 1789 : le curé Grégoire mène l’en-
treprise. 

III. Impatience, chez un certain nombre de juifs, d’être 
reconnus comme citoyens. Motifs de cette impatience :  

1° les colères amoncelées de l’Alsace ;  
2° la poche au fiel chez les juifs non moins que chez les 

roturiers et les vilains. 
IV. Nouveau plan : les juifs de Paris prennent l’initiative. 

S’appuyant sur la Déclaration des droits de l’homme, ils ré-
clament le titre de citoyens, comme étant hommes irrépro-
chables ; et les juifs d’Alsace, pour l’obtenir également, pro-

57 
 

57 
 
 
 
 
 

60 
 
 
 

64 
 
 

73 
 
 

77 
 
 
 
 

79 
 
 

80 
 

82 
 
 
 
 
 
 

88 
 
 
 
 

94 
 
 
 



~ 255 ~ 

mettent aux Alsaciens de ressembler aux juifs de Paris. Ce 
plan ne réussit pas. 

V. La députation juive, après avoir langui plusieurs 
mois, est introduite à la barre de l’Assemblée pour présen-
ter sa requête, le 14 août (avant-dernière séance de l’As-
semblée à Versailles). Il est accordé que l’affaire des juifs 
sera examinée dans le cours de la session. 

VI. Introduction officielle de la question de l’affranchis-
sement du peuple juif, la veille de Noël de l’année 1789. On 
demande à la fois les droits civils pour les juifs, les protes-
tants, les comédiens, le bourreau. Réflexions sur la ren-
contre singulière, à la barre de l’Assemblée, des juifs et du 
bourreau. La croix et la guillotine. 

VII. Robespierre appuie la réhabilitation proposée des 
juifs et du bourreau. Les historiens israélites, dans leurs 
récits de cette séance, ont tous omis la funèbre coïncidence. 
Motif probable de cette omission. L’Assemblée Nationale 
réhabilite l’exécuteur des hautes-œuvres, mais pas les juifs, 
l’examen de leur sort est ajourné. Colère du journal le Cour-
rier de Paris. 

 
CHAPITRE V – Physionomie de l’Assemblée Nationale 

dans la question de l’émancipation juive. Ses anxiétés. Elle 
hésite durant les deux années de son existence à rendre un 
décret (1789-1791). 

I. Idéologue, théâtrale et présomptueuse, l’Assemblée 
Nationale (devenue la Constituante) se trouve tout à coup 
en face d’un fait pratique, le plus grave et le plus obscur en 
conséquences : l’admission et la fusion des juifs dans la so-
ciété. 

II. Son embarras, elle devient soucieuse et réfléchie. 
Chose remarquable, c’est la seule question qui ait préoc-
cupé, et, même fatigué, la Constituante, pendant toute la 
durée de son existence, de 1789 à 1791. 

III. Partisans des juifs au sein de l’Assemblée ; adver-
saires ; les partisans appartiennent tous aux loges maçon-
niques, preuve. 

IV. Quelques portraits de députés relativement à la 
question juive. Mirabeau : comment s’explique l’attache-
ment qu’il témoigne aux juifs. 

V. Le prêtre constitutionnel Grégoire, leur plus zélé ser-
viteur ; sa suffisance et ses vues courtes et dangereuses 
dans la question juive ; ses efforts pour faire décréter 
l’émancipation le jour anniversaire de la Saint-Barthélemy. 

 
 

98 
 
 
 
 

100 
 
 
 
 
 

106 
 
 
 
 
 
 
 

109 
 
 
 

109 
 
 
 
 

115 
 
 
 

117 
 
 

120 
 
 

124 
 
 
 



~ 256 ~ 

VI. L’abbé Maury : il combat l’émancipation en athlète 
du passé. 

VII. Rewbell leur adversaire le plus acharné ; l’Alsace 
l’appuie de ses plaintes et de ses colères contre les usuriers. 
Dernière protection de Louis XVI. 

VIII. Hésitation croissante de l’Assemblée devant le dé-
cret à rendre ; elle reprend et ajourne jusqu’à quatorze fois 
la question. 

IX. Motifs de ces hésitations : nullement religieux. Ce 
qui a dû se passer dans le for intérieur de beaucoup de dé-
putés. Leur silence officiel devant ce contraste douloureux : 
la sortie votée du Christ, et l’entrée imminente des juifs. 

 
CHAPITRE VI – Moyens employés par les israélites 

pour tâcher de vaincre les hésitations de l’Assemblée (1789-
1790). 

I. Les juifs de Paris entreprennent de faire capituler l’As-
semblée Nationale. Leur quartier en 1789 ; leur nombre ; 
leurs chefs ; Cerfberr et Berr-Isaac Berr. 

II. Moyens auxquels ils ont recours pour contraindre 
l’Assemblée à leur être favorable. Premier moyen : la sup-
plication. Un charme sur plusieurs présidents de l’Assem-
blée. 

III. Deuxième moyen : l’influence de l’or. 
IV. Troisième moyen : la logique ; les juifs en appellent 

aux droits de l’homme. Arrogance implacable de leurs péti-
tions. Embarras des législateurs de 89. 

V. Quatrième moyen : le recours aux faubourgs et à la 
Commune. Le jeune avocat Godard (1791). Il est surnommé 
l’avocat des juifs. Son portefeuille entre nos mains. 

 
CHAPITRE VII – Phase jacobine de la question juive. 

Les juifs de Paris ont recours à la Commune et triomphent 
des résistances de l’Assemblée (1790-1791). 

I. Cerfberr et l’avocat Godard. Phase jacobine de la ques-
tion juive. 

II. Godard se présente avec 50 juifs enrôles dans la 
garde nationale, devant la Commune de Paris. 

III. Deux abbés, dont l’un président de la Commune, 
l’abbé Mulot, et l’autre, l’abbé Bertolio, soutiennent vive-
ment la cause. 

IV. L’entreprise hardie des juifs : ils font la tournée des 
60 districts ou sections de Paris, pour obtenir leur appui ; 

129 
 

131 
 
 

133 
 
 

136 
 
 
 
 

139 
 
 

139 
 
 

143 
 
 
 

145 
147 

 
 

151 
 
 
 

155 
 
 

155 
 

158 
 

161 
 
 

164 
 
 



~ 257 ~ 

59 districts sur 60 sont favorables à la demande d’émanci-
pation ; un seul refuse son suffrage : le district des fripiers. 

V. Forte de toutes ces approbations, la Commune envoie 
une députation à l’Assemblée Nationale pour obtenir, ou 
plutôt pour imposer le décret d’émancipation des juifs. Pé-
tition que dépose Godard sur le bureau de l’Assemblée ; il 
s’y trouve des aveux extrêmement graves. Les délégués 
sont accueillis avec courtoisie par Talleyrand, mais la ques-
tion est ajournée. 

VI. Les juifs se montrent plus fins que Talleyrand. Deu-
xième intervention de la Commune en leur faveur auprès 
de l’Assemblée Nationale ; nouvel ajournement. 

VII. Infatigable ténacité des juifs. La question, ajournée 
14 fois, revient une dernière fois, la veille même de la clôture 
de l’Assemblée. Duport, membre du club des Jacobins, la 
tranche en faisant un solennel appel à la Déclaration des 
Droits de l’Homme. L’Assemblée Nationale, acculée, capitule. 

 
CHAPITRE VIII – Comme quoi il y a lieu de comparer 

ici l’entreprise de Louis XVI et l’entreprise de la Révolution 
par rapport à l’émancipation des israélites. 

I. La comparaison entre la solution royale et la solution 
révolutionnaire de la question juive projette une vive lu-
mière sur le cours des événements modernes. 

II. Points de vue auxquels se plaçait, pour cette solution, 
le roi Louis XVI ; points de vue auxquels s’est placée la Ré-
volution. 

III. Première différence capitale : de ces deux modes 
d’émancipation, l’émancipation graduelle et l’émancipation 
complète et immédiate, Louis XVI eût adopté le premier ; 
la Révolution a imposé l’autre, malgré l’opinion publique, 
malgré l’Alsace, malgré la Constituante elle-même : c’était 
dans l’esprit de la Révolution. 

IV. Explication de ces termes : « Dans l’esprit de la Ré-
volution ». Elle a montré, à l’occasion de la question juive, 
son esprit d’incontinence. 

V. Terribles inconvénients de ce mode d’émancipation 
prédits à Godard, dès 1790. 

VI. Deuxième différence capitale plus grave encore : la 
Révolution a appuyé l’émancipation des juifs sur les droits 
de l’homme ; Louis XVI, s’il eût été libre, n’eût jamais choisi 
une pareille base, désastreuse au-delà de tout ce qu’on peut 
dire. Comparaisons qui aident à le comprendre. 

 
 

166 
 
 
 
 
 
 

170 
 
 

172 
 
 
 
 
 

175 
 
 

175 
 
 

177 
 
 

178 
 
 
 
 
 

182 
 
 

183 
 

185 
 
 
 
 
 



~ 258 ~ 

VII. Jugement de M. de Bonald sur l’acte de l’Assemblée
Constituante concernant les juifs : de quelle manière il est 
juste de compléter ce jugement. 

CHAPITRE IX – La journée de l’émancipation. Les israé-
lites admis dans la société française le 27 septembre 1791. 

I. La journée du 27 septembre et le décret émancipateur.
II. L’aspect sombre de cette journée : en même temps

qu’elle décrétait l’entrée des juifs dans la société française, 
l’Assemblée Constituante acceptait l’hommage du livre de 
Volney sur les Ruines. Les juifs vont, en effet, faire leur en-
trée à travers d’immenses décombres. 

III. Comparaison avec l’antique entrée d’Israël dans la
Terre Promise à travers les murailles écroulées de Jéricho. 
Différence des deux situations. 

IV. L’aspect providentiel de cette même journée : triple
modification dans l’existence du vieux peuple hébreu. 

V. Premièrement, il rompt le joug. Quel joug ?
VI. Deuxièmement, il cesse un isolement quarante fois

séculaire, pour devenir membre de la société universelle. 
VII. Troisièmement, il est mandé par la Providence.
VIII. Remerciements éternels à la France pour avoir été

l’instrument de cette transformation. 

Notes 

190 

191 

191 
195 

197 

199 

202 

205 
208 
211 

213 





© Éditions ACRF, 2020 
50 ave des Caillols 

13012 Marseille 

19 euros TTC 

"Imprimé en U.E." 

Dépôt légal : août 2020 

ISBN 978-2-37752-098-5 


